
Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

83 

Nicoleta Popa Blanariu1 

 

 

MITUL, UN INVARIANT TRANSMEDIAL. STUDIU DE CAZ 

 
https://doi.org/10.29081/SCSSF.2025.54.08 

 
Myth, a Transmedial Invariant. Case Study 

In previous papers, I proposed, defined, and illustrated with some examples the 

concept of transmedial invariant. Under this concept, I subsume those constants of 

discourse and imaginary that manifest themselves in various arts and artistic 

languages or, more generally, in different communication media. Essentially, I 

consider two types of transmedial invariants: discursive (pertaining to the discourse 

structure) and thematic (content-related). Particularly, myth could be seen as a 

transmedial invariant. In this paper, I apply the concept of transmedial invariant to the 

myth of Prometheus across time, cultural spaces and different media. 

Key-words: invariant, transmedia, transmedial invariant, myth, Prometheus 

 
 I. Un concept pentru un corpus multimodal 

 În unele contribuții anterioare2, am propus, definit și ilustrat conceptul de 

invariant transmedial ca instrument de analiză a unui corpus constituit din lucrări 

provenite din varii discipline artistice și domenii ale creativității. Am subsumat, mai 

exact, conceptului de invariant transmedial acele constante ale discursului şi ale 

imaginarului care se manifestǎ în diferite arte şi limbaje artistice (prin mijloace 

specifice fiecǎruia în parte), dar care transgresează limitele şi deosebirile inevitabile 

dintre mediile estetice. Așa cum arătam3, identificarea unui invariant transmedialsau 

interartistic implică analiza integratǎ a unei varietăți de limbaje, coduri şi medii 

artistice.  

 Am diferențiat, în alte lucrări4, două tipuri de invarianți transmediali: 

discursivi și, respectiv, tematici. Invarianții discursivi țin de articularea discursului. 

                                                           
1 Universitatea „Vasile Alecsandri” din Bacău. 
2 Nicoleta Popa Blanariu, Metode şi abordǎri în literatura comparatǎ: comparatism şi 

intermedialitate, Bucureşti, Matrix Rom, 2022; Nicoleta Popa Blanariu, "CompLit in the Era 

of CompMedia: Renewing the Concept of Invariant for a New Comparative Approach", in 

Asun López-Varela Azcárate (ed.), Literature as an Art Form - Evolving Literary Landscape, 

London, IntechOpen, 2025; Popa Blanariu, Nicoleta, "Transmedial Prometheus: from the 

Greek Myth to Contemporary Interpretations", in Icono 14. Revista científica de 

Comunicación y Tecnologías emergentes, 15 (1),2017, pp. 88–107; Nicoleta Popa Blanariu, 

Dan Popa, "A Mythological Approach to Transmedia Storytelling”, in Renira Rampazzo 

Gambarato, Matthew Freeman (eds.), The Routledge Companion to Transmedia Studies, New 

York and London: Routledge Taylor and Francis Group, 2019, pp. 447–454; Nicoleta Popa 

Blanariu, Dan Popa, „Never ending story: Don Quijote, un mit transmedial, produsul unei 

comunităţi de creatori (cvasi)independenţi”, în Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria filologie, 44 

(2020), pp. 33–63. 
3 Ibidem. 
4 Nicoleta Popa Blanariu, Metode şi abordǎri în literatura comparatǎ: comparatism şi 

intermedialitate, Bucureşti: Matrix Rom, 2022; Nicoleta Popa Blanariu, "CompLit in the Era 

of CompMedia: Renewing the Concept of Invariant for a New Comparative Approach", in 

https://doi.org/10.29081/SCSSF.2025.54.08


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

84 

Așa cum i-am definit deja5, aceștia sunt nişte principii abstracte de organizare a 

expresiei, de punere în formă prin mijloace de expresie specifice fiecărui mediu. 

Mijloacele variază de la un mediu la altul, dar principiile sunt generale: de pildă, cele 

ale narațiunii, ale retoricii, ale actelor ilocuţionare6, ale enunțării (polifonie7, ironie) 

etc. Între altele, în categoria invarianților tematici am inclus „invarianții 

antropologici”, „ideologici” și „literari” pe care i-a identificat Adrian Marino8, pe 

urmele lui Étiemble. După cum arătam în contribuții anterioare9, astfel de invarianți 

(discursivi şi tematici) sunt nişte constante deopotrivă transmediale și transculturale.  

 

 II. Transmedializarea mitului 

 Mitul, de pildă, poate fi văzut ca un invariant transmedial. În societăţile 

tradiţionale, la fel ca în cele moderne, miturile sunt puse în circulaţie prin diferite 

medii de expresie. În comunităţile premoderne, miturile sunt vehiculate prin 

componentele dramatice, muzicale, coregrafice ale ritualurilor, prin costumele şi 

accesoriile purtate de protagonişti în astfel de ocazii, prin maniera de construcţie și 

amenajare a casei, prin modul de celebrare a marilor momente ale vieţii – nașterea, 

nunta, moartea. De pildă, mitul cosmogonic al populaţiei Dayak10 din Insula Borneo 

contaminează semnificativ viaţa cotidiană şi ritualurile periodice ale comunităţii. Aşa 

cum se manifestă el în societățile premoderne, mitul este strâns legat de experiența 

sacrului11. Însă în raport cu societatea modernă, profund laicizată, mitul este înţeles 

mai degrabă ca o reprezentare simbolică sau o figură iconică în care se recunoaşte un 

grup şi prin care este influențată viața socială. Dintr-o asemenea perspectivă, mitul 

este o „idee-forță”12, un reper pentru comportamentul colectiv. În această accepție, 

                                                           
Asun López-Varela Azcárate (ed.), Literature as an Art Form - Evolving Literary Landscape, 

London, IntechOpen, 2025 
5 Ibidem. 
6 O analiză în această privinţă, în Nicoleta Popa Blanariu, "Towards a Pragma-Semiotics of 

Ritual(ized) Gesture and Performance", in Arte, Individuo y Sociedad, 31(1), 2019, pp. 41–54; 

Popa Blanariu, Ritual comunicaţional, comunicare rituală: o abordare semiopragmatică, 

Bacău, Alma Mater, 2015. 
7 Un exemplu, în Popa Blanariu, "Semiotics in Performance and Dance" (secţiunea "Acting as 

Polyphonic Enunciation"), in Jamin Pelkey (ed.), Bloomsbury Semiotics, III (volume editor, 

Susan Petrilli), op. cit. 
8 Cf. Adrian Marino, Comparatisme et théorie de la littérature, Paris, PUF, 1988 (varianta în 

limba română, Comparatism şi teoria literaturii, traducere de Mihai Ungurean, Iaşi, Polirom, 

1998); Adrian Marino, Étiemble ou le comparatisme militant, Paris, Gallimard, 1982; Nicoleta 

Popa Blanariu, Când literatura comparată pretinde că se destramă. Studii şi eseuri,Bucureşti, 

Eikon, 2016. 
9 Nicoleta Popa Blanariu, Metode şi abordǎri în literatura comparatǎ: comparatism şi 

intermedialitate, Bucureşti, Matrix Rom, 2022; Nicoleta Popa Blanariu, "CompLit in the Era 

of CompMedia: Renewing the Concept of Invariant for a New Comparative Approach", in 

Asun López-Varela Azcárate (ed.), Literature as an Art Form – Evolving Literary Landscape, 

London, IntechOpen, 2025; Nicoleta Popa Blanariu, Când literatura comparată pretinde că 

se destramă. Studii şi eseuri, Bucureşti, Eikon, 2016. 
10 Cf. Mircea Eliade, Nostalgia originilor. Istorie și semnificaţie în religie, traducere de Cezar 

Baltag, București, Humanitas, 1994, p. 124. 
11 Eliade, Nostalgia …, op. cit., pp. 5–6.  
12 Claude Rivière, Socioantropologia religiilor, traducere de Mihaela Zoicaş, Iaşi, Polirom, 

2000. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

85 

personaje şi naraţiuni emblematice pentru publicul contemporan au căpătat o aură 

mitică: Superman, Batman, Spider-Man, Wonder-Woman, Captain America etc. Ele 

îşi captează publicul în virtutea unui efect psihologic de proiecție şi compensaţie. 

(Re)aduse în atenţia spectatorilor prin pelicule cinematografice recente şi extrem de 

populare, unele dintre ele sunt însă create cu multe decenii în urmă. În decursul 

timpului, astfel de personaje au fost promovate prin diferite medii: benzi desenate, 

desene animate, film.  

 Povestea lui Don Quijote, la rândul ei, a fost transpusă într-o sumedenie de 

medii de expresie13: reprezentare dramatică, teleplay, muzică, film, joc de marionete, 

operă, balet, desene animate, bedtime-stories, audiobooks, jocuri video, diferite 

obiecte de folosinţă cotidiană, hipertext online etc. Publicul contemporan îşi 

descoperă afinităţi cu una sau alta dintre faţetele personajului cervantin: cititorul, 

călătorul, justiţiarul, încurcă-lume, îndrăgostitul, idealistul, fantastul, utopicul, 

perdantul, nebunul înţelept, cetăţean al Republicii literelor, aflat în răspăr cu o ordine 

a lumii căreia îi preferă ordinea cărţii etc. O analiză a versatilităţii mitului lui Don 

Quijote, care are un parcurs transmedial extrem de bogat, am încercat într-o altă 

lucrare14. Un exerciţiu similar15 am realizat în privinţa mitului prometeic, pe care l-

am urmărit în literatură, pictură, film: în teatrul lui Eschil şi Shelley, în parodia lui 

André Gide, Prométhée mal enchaîné, unde povestea titanului se contaminează de 

filosofia lui Nietzsche (mai exact, de motivul „eternei reîntoarceri” şi dezideratul 

„marelui stil”), în artele plastice (Christian Griepenkerl, Franz Xaver Simm, Stepan 

Kovarik, Ricardo Camacho etc.), în filmul Prometheus (2012), regizat de Riddley 

Scott.  

 
 III. Prometeu16 în literatură şi artele imaginii 

 Civilizator şi philanthropos, Prometeu este, cum se ştie, întruchiparea mitică 

a revoltei şi autoafirmării orgolioase, răscumpărate prin sacrificiu. Alături de Faust, 

un prometean „amputat”, aşa cum îl vede Gilbert Durand, titanul  răzvrătit este, întru 

totul explicabil, una dintre „figurile majore ale Renaşterii”17. Pentru cultura modernă, 

                                                           
13 Nicoleta Popa Blanariu, Dan Popa, „Never ending story: Don Quijote, un mit transmedial, 

produsul unei comunităţi de creatori (cvasi)independenţi”, in Studii şi cercetări ştiinţifice. 

Seria filologie, 44 (2020), pp. 33–63. 
14 Ibidem.   
15 Popa Blanariu, "Transmedial Prometheus: from the Greek Myth to Contemporary 

Interpretations", in Icono 14. Revista científica de Comunicación y Tecnologías emergentes, 

15 (1), 2017: 88 – 107. Unele aspecte din acest articol sunt analizate mai amplu în capitolul 

„Prometeu forever: titanism și demitizare”, in Popa Blanariu, Când literatura comparată 

pretinde că se destramă. Studii şi eseuri, vol. II: (Inter)text şi (meta)spectacol, Bucureşti, 

Eikon, 2016, pp. 61–81.  
16 O analiză mai detaliată a mitului prometeic, în diferitele lui variante, am realizat în Popa 

Blanariu, „Prometeu forever: titanism şi demitizare”, op. cit., pp. 61–81. De asemeni, Popa 

Blanariu, "Transmedial Prometheus: from the Greek Myth to Contemporary Interpretations", 

op. cit. 
17 Ernst Bloch, La Philosophie de la Renaissance, Paris, Payot, 1974; Pierre Brunel (coord.), 

Dictionnaire des mythes littéraires, Monaco, Éditions du Rocher, 1988. Françoise Bonnardel, 

Philosophie de l'alchimie. Grand Oeuvre et modernité, Paris, Preses Universitaires de France, 

1993; Carl Kerényi, Prometheus: Archetypal Image of Human Existence, translated by Ralph 

Manheim, New York, Bollingen Foundation, 1963.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

86 

principalele surse ale mitului prometeic sunt Hesiod, Eschil şi Platon. În virtutea 

sincretismului mitologic şi religios pentru care au o slăbiciune, (pre)romanticii îl 

asociază pe titan cu alte figuri emblematice, precum Isus (Maistre, Shelley), Lucifer 

(Shelley), Ixion, Tantal, Sisif (Goethe). Supralicitând, Shelley îl aşază oximoronic pe 

Prometeu alături de Isus şi de Satan, deopotrivă. Cu primul, titanul împarte asumarea 

martiriului; cu cel de al doilea, predispoziţia revoltei. André Gide propune o versiune 

parodică şi dezeroizantă, Prométhée mal enchaîné. L-am analizat, în altă parte18, pe 

Prometeu gidean ca pe un Imoralist à la Nietzsche, un apologet al „marelui stil” şi al 

„voinţei de putere”. Ultima e înţeleasă ca „voinţa de a avea voinţă”, altfel spus, de a 

avea „putere” asupra sinelui neşubrezit de îndoieli, regrete, remuşcări19. „Trăieşte în 

aşa fel încât să-ţi doreşti să retrăieşti” este îndemnul nietzschean din Voinţa de putere. 

Din această perspectivă, prezentul pe care îl alege, la final, Prometeu „rău înlănţuit” 

al lui Gide, face cât toată eternitatea la care, aparent, eroul renunţă. 

 

III. 1. Pe ecran, Prometheus 2093 
 Filmul lui Ridley Scott, Prometheus (2012), este îndatorat nu doar Antichităţii 

eline, ci deopotrivă Odiseii spaţiale a lui Stanley Kubrick, ingredientelor horror din 

Alien şi unei lungi tradiţii a mitologiei, religiei, ştiinţelor şi artelor vizuale20. Într-un 

ipotetic an 2093, nava spaţială Prometheus este lansată în Cosmos, în căutarea zeilor 

creatori ai umanităţii. Echipajul duce cu el întrebări arhetipale, fără un răspuns 

definitiv: cine suntem, de unde venim, cu ce scop, de unde răul, cum e posibilă 

salvarea, avem oare dreptul să ştim toate astea? Echipajul ia astfel pe cont propriu 

vechea dilemă: raţiune sau credinţă? Pot coexista cunoaşterea ştiinţifică şi credinţa 

religioasă? Umanitatea în mic de la bordul lui Prometheus nu poate evita hybrisul şi 

va plăti pe măsură. Ca într-un epilog de tragedie greacă, singurul supravieţuitor va 

rătăci prin ceruri mute, pe care le umple ecoul unui lamento pascalian: le silence 

éternel de ces espaces infinis m'effroie. Tema clasică a exilului  este redimensionată 

cosmic. Într-un amestec eteroclit de horror, polar, mit, religie şi SF, filmul asociază 

antropogeneza şi escatologia, inteligenţa artificială, căutarea lui Dumnezeu, a 

nemuririi, a adevărului despre credinţă. Elementele mitului prometeic sunt transpuse 

în contextul unui fictiv sfârşit de secol XXI: răzvrătirea, crearea fiinţelor uman(oid)e 

– androidul David –, riscul ca omenirea să fie distrusă de fiinţe superioare („Inginerii” 

de pe o planetă îndepărtată). Precum Ghilgameş, misiunea Prometheus pleacă în 

căutarea nemuritorilor de la care aşteaptă secretul vieţii veşnice. Dr. Shaw, o 

cercetătoare care crede în Dumnezeu, face o greşeală amintind de vechiul hybris al 

grecilor: vrea să găsească un temei raţional pentru credinţa ei şi încearcă să-l smulgă 

chiar de la nemuritori, cu armele ştiinţei. Va plăti pentru cutezanţă, fiind singura 

supravieţuitoare a misiunii şi orbecăind mai departe prin Cosmos, în căutarea unor 

răspunsuri. Chiar mai apreciată decât filmul este campania de promovare a acestuia. 

Asemenea altor construcţii transmediale contemporane, campania continuă şi 

                                                           
18 Popa Blanariu, „Nietzsche via Gide”, in Când literatura comparată pretinde că se destramă. 

Studii şi eseuri, vol. II, op. cit., pp. 68–81.  
19 Popa Blanariu, Când literatura comparată..., vol. I–II, op. cit.; Popa Blanariu, "Transmedial 

Prometheus: from the Greek Myth to Contemporary Interpretations", op. cit. 
20 Popa Blanariu, „Prometheus once again”, în Ateneu, ianuarie 2017. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

87 

dezvoltă, pe alte suporturi media, acţiunea filmului21. Ea integrează un întreg complex 

de video viral, jocuri prin internet, website-uri, TV, prin contribuţia cărora hotarul 

dintre realitate şi ficţiune se estompează22. 

 
 III. 2. Gide, Prométhée mal enchaîné şi Nietzsche, filosofia „marelui stil”23 

 Prometeul lui Gide se debarasează de recuzita clasică a marelui Philanthropos 

(dispus să sufere pentru o cauză care nu-i a lui) şi iese din rol24. În varianta lui Gide, 

Prometeu evadează din Caucaz – fără a renunţa la vulturul său de companie – şi 

plonjează în plin Paris. Cu acelaşi apetit pentru jocul cu focul, devine acolo negustor 

neautorizat de chibrituri, ceea ce-i atrage detenţia. Schimbă astfel închisoarea dintre 

lumi cu una seculară. Epuizat de rol şi incomodat de prezenţa vulturului, Prometeu îşi 

sacrifică pasărea şi o îngurgitează la un festin cvasiritualic. Refuză astfel condiţia de 

victimă a datoriei şi asimilează ceva din natura zeilor înşişi. Situaţia aminteşte de 

vechi practici rituale, de la diasparagmos şi omophagia la euharistie. Gide este, 

mărturisit, un simpatizant al lui Nietzsche care „deconstruieşte” tradiţia umanistă, 

numind aceasta „genealogia moralei”. Prin rescrierea mitului clasic, Gide îl urmează 

pe Nietzsche în câteva aspecte fundamentale. Nietzsche reproşează umanismului 

modern că închipuie o (altă) lume ideală, utopică, întemeiată pe nişte „valori pretins 

superioare şi exterioare vieţii”, valori „transcendente”25. Prejudicierea realului în 

favoarea idealului înseamnă pentru Nietzsche o probă de „nihilism”26. Pentru el, „nu 

există transcendenţă”, valorile şi judecăţile sunt „o emanaţie a vieţii”27 şi nu i se pot 

sustrage, pentru a se aşeza într-o ordine transcendentă. „Coborârea” prometeică are la 

Gide această conotaţie nietzscheană de anulare a transcendenţei, de reabilitare a 

imanentului: „din înaltul Caucazului”, „între ceasurile de toamnă patru şi cinci”, 

Prometeu „coborî pe bulevardul ce duce de la Madeleine la Operă”28. Pentru 

Nietzsche, nu există nimic în afara vieţii imediate; „toate faimoasele idealuri ale 

politicii, ale moralei, ale religiei nu sunt decât « idoli »”, „ficţiuni” menite „să fugă de 

viaţă, înainte de a se întoarce împotriva ei”29. Rostul filosofiei este de a denunţa tocmai 

aceste iluzii. Evoluţia imprevizibilă a lui „Prometeu rău înlănţuit”, de la coborârea 

iniţială – din cronotopul mitic în timpul şi spaţiul metropolei –, până la înfulecarea 

finală a vulturului ilustrează parodic această intenţie declarată a filosofiilor 

                                                           
21 În Blade Runner (1982), un film SF „neo-noir”, cu Harrison Ford şi Sean Young, acelaşi 

Ridley Scott anticipa registrul stilistic şi tematic din Prometheus: inginerie genetică, hybris, 

potop biblic, ceva din Frankenstein etc. Filmul este ecranizarea unui roman din 1968 – Do 

Androids Dream of Electric Sheep? de Philip K. Dick, tradus şi în româneşte – despre o lume 

postapocaliptică, supravieţuind unui război nuclear. (În 2017, a fost lansat un Blade Runner 

2049, tot cu Harrison Ford, dar în regia lui Denis Villeneuve.) 
22 Renira Rampazzo Gambarato, "Transmedia Project Design: Theoretical and Analytical 

Consideration", in Baltic Screen Media Review 1, 2013, pp. 80–100. 
23 Popa Blanariu, Când literatura comparată..., vol. II, op. cit.; Popa Blanariu, "Transmedial 

Prometheus: from the Greek Myth to Contemporary Interpretations", op. cit. 
24 Popa Blanariu, „Prometeu forever: titanism şi demitizare”, op. cit., pp. 61–81. 
25 Ferry, op. cit., p. 165. V. și Gilles Deleuze, Nietzsche, traducere, note și postfaţă de Bogdan 

Ghiu, București, ALL Educational, 1999; C. Rădulescu-Motru, Nietzsche, Cluj, Eta, 1990.  
26 Ferry, op. cit., p. 165. 
27 Ibidem.  
28 Gide, Prometeu..., op. cit., p. 105. 
29 Ferry, op. cit., p. 166. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

88 

„bănuielii”, de la Nietzsche la Marx şi Freud. Vulturul devorat la final este o emblemă 

prometeică de care se dezice eroul, un „idol” nietzschean abrogat, personificare a 

imperativului datoriei şi a unei ordini morale ideale30.  

 Nietzsche se arată sceptic faţă de apologia raţionalismului în care vede numai 

o iluzie, o „proiecţie” – spune el – prin care ne închipuim că instituim un sens acolo 

unde diversitatea haotică a realului scapă, de fapt, înţelegerii noastre. Viaţa nu-i decât 

o împletire anarhică de „forţe” – „impulsuri” – „active” şi „reactive”, iar „marele stil” 

constă în îmbinarea lor într-o sinteză existenţială reuşită. Forţele „reactive” exercită o 

cenzură a sensibilului ignorat în virtutea unei „voinţe de adevăr” complet utopice. 

Nietzsche reproşează tradiţiei ştiinţifice, metafizice şi religioase, creştinismului 

îndeosebi, faptul de a fi „dispreţuit” corpul, considerându-l inferior raţiunii. Raţiunea 

este o forţă „reactivă” în măsura în care ea „reacţionează” împotriva experienţei 

sensibile, căutând să-i opună (şi impună) ordinea inteligibilului. Forţele „active” 

înseamnă afirmarea corpului. Ele se exprimă prin artă, dar nu şi în ştiinţă, culminând 

într-o viziune „aristocratică” – pretinde Nietzsche – asupra lumii. Aşa încât – 

comentează Luc Ferry – „în artă, nu cantitatea de adevăr e ceea ce contează, ci magia 

emoţiilor sensibile”31. Totuşi Nietzsche nu refuză complet contribuţia forţelor 

„reactive” la precizarea unui anumit mod de existenţă. El constată numai că ciocnirea 

celor două tipuri de forţe – „active” şi „reactive” – devitalizează individul, asteniază 

viaţa, îi diminuează intensitatea. În ciuda unor interpretări care l-au răstălmăcit, 

Nietzsche invită, în fond, la o „ierarhizare cât mai stăpânită a multiplelor forţe care 

alcătuiesc viaţa”32. Această ierarhizare este tocmai ceea ce Nietzsche numeşte „marele 

stil”, „dincolo de bine şi de rău”, dincolo de categoriile clasice ale moralei tradiţionale, 

pe care o „deconstruieşte”. Din „marele stil” ar decurge, după Nietzsche, „măreţia” 

personalităţii. „Marele stil”– la care raţionalitatea îşi are partea ei de contribuţie – 

derivă dintr-o conciliere a celor două tipuri de forţe, „active” şi „reactive”. 

„Armonizate” ca în mişcarea unui mare „dansator” – faimoasa imagine a lui Nietzsche 

–, forţele vitale capătă împreună „intensitate” şi eleganţă, dezinvoltură şi autocontrol. 

Pentru un artist, „voinţa de putere” – lămureşte Nietzsche într-o lucrare postumă33 – 

constă în „marele său stil”, adică în capacitatea de „a-şi stăpâni haosul interior, de a-l 

forţa să capete o formă”. „Voinţa de putere” constă tocmai în „voinţa de a avea putere” 

asupra sinelui care ar deveni astfel apt să gestioneze haosul interior al impulsurilor 

vieţii. Prin sinteza forţelor vitale pe care o determină, „voinţa de putere” urmăreşte 

intensitatea şi evitarea conflictelor interioare care veştejesc viaţa.  

 Gestul final al lui Prometeu gidean poate avea sensul acestei reaşezări 

nietzscheene a forţelor vitale: o reconfigurare a raportului dintre forţele „active” (eul 

intim) şi cele „reactive” (datoria/ rolul/ eul social). Emancipat de constrângerea 

exterioară – străină, neasumată –, Prometeu gidean se înstăpâneşte asupra sinelui. 

„Marele” său „stil” vine, la final, din reconcilierea cu el însuşi, din acordul forţelor 

care formează o personalitate vie şi armonioasă. În sensul pe care i-l dă Nietzsche, 

„eterna reîntoarcere” se leagă de o disociere necesară între ceea ce merită trăit şi ce 

nu – între „formele de viaţă” „intense, măreţe, curajoase şi bogate în diversitate”, pe 

                                                           
30 Popa Blanariu, Când literatura comparată..., vol. II, op. cit., Popa Blanariu, "Transmedial 

Prometheus: from the Greek Myth to Contemporary Interpretations", op. cit. 
31 Ferry, op. cit, p. 185. 
32 Ibidem, p. 187. 
33 Nietzsche, Voinţa de putere; Ferry, op. cit., p. 192. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

89 

de o parte, şi cele „ratate, mediocre”, pe de altă parte”34. Deviza nietzscheană a 

„eternei reîntoarceri”, formulată în Voinţa de putere, este „Trăieşte în aşa fel încât să-ţi 

doreşti să retrăieşti”. Din acest punct de vedere, nu este nicio deosebire între prezent 

şi veşnicie. Cred că acesta este sensul opţiunii pe care o face, în cele din urmă, 

Prometeu al lui Gide. Prezentul pe care îl alege, libertatea şi intensitatea unei 

experienţe aici şi acum, în mijlocul metropolei contemporane, face cât toată 

eternitatea pe care o pierde şi pe care i-o dădea apartenenţa sa la o altă lume – a 

mitului, a zeilor şi a valorilor transcendente35.  

 

 III. 3. Prometeu în artele plastice36 
 Oricât de insolite, filmul lui Scott şi „şotia” lui Gide (sotie, îi spune el) 

continuă o lungă tradiţie a rescrierilor mitului grec şi, nu mai puţin, a transpunerii lui 

în artele vizuale. De la Renaştere până târziu încoace, Prometeu revine în artele 

plastice, ca un pretext al reflecţiei Occidentului asupra relaţiei lui cu istoria şi 

transcendenţa: de la „primitivul”, „donquijotescul” Piero di Cosimo (contemporan cu 

Leonardo şi atât de ataşat de lumea miturilor păgâne, pe care le transpune într-un 

limbaj pictural fantezist şi voit obscur), până la dramaticul, caravaggianul Theodoor 

Rombouts, la José de Ribera (cu Prometeul lui numai durere şi îndârjire), la Francesco 

Foschi şi mulţi alţii. Foschi are un simţ cinematografic avant la lettre: amplifică 

supliciul prometeic prin peisajul stihial, infuzat de voinţa zeului invizibil, neclintită 

precum piatra masivă din jur. Chipul titanului lui Gustave Moreau este de un echilibru 

clasic, decantat în tuşe clare. Otto Greiner închipuie un Prometeu care îşi ţine de mână 

creatura de lut, de mărimea unei figurine de Tanagra şi pândeşte în zare sosirea lui 

Psyché care va însufleţi mogâldeaţa inertă de la picioarele lui. Într-o interpretare 

alegorică evident contaminată de „primăvara popoarelor”, de epoca revoluţiilor şi de 

experienţa istorică a Răsăritului Europei, Prometeul polonez al lui Horace Vernet 

poartă armă de foc şi uniformă de ofiţer şi e ţintuit la pământ de un vultur uriaş, cu 

însemne imperiale. Christian Griepenkerl creează, la rândul lui, un întreg ciclu 

prometeic. Franz Xaver Simm a realizat în 1881, o pictură murală, Prometeu, pentru 

Muzeul Caucazului din Tbilisi. Din păcate, originalul s-a distrus, dar a fost fotografiat 

şi inclus într-un album apărut la Leipzig, scurtă vreme după aceea. Două lucrări 

contemporane, Prometheus de Stepan Kovarik (1969) şi Prometeo de Ricardo 

Camacho (2010), evocă mitul în registre cromatice şi stilistice opuse. Cea de a doua 

asimilează titanul elementului pe care îl patronează acesta, focul. Ea bruiază conturul 

siluetei prometeice, în avantajul unei aluzii de forţă insinuate cromatic, prin pata de 

culoare de un roşu viu, nesupus liniilor desenului. În tonuri de gri şi verde-albastru, 

Prometheus de Stepan Kovarik este un dialog al titanului captiv în stâncării, cu 

perspectiva copleşitoare a mării. În faţa apei zbuciumate ca o jivină nesupusă, cu 

lanţurile prinse de mâini, Prometeu al lui Kovarik nu clamează spectaculos certitudini, 

printr-o atitudine ostentativ dramatică. Rămâne, dimpotrivă, interogativ, deschis către 

un orizont care nu-i mai aparţine decât ca amintire şi deziderat.  

 „Au crezut grecii în miturile lor?”, se întreba Paul Veyne. În tot cazul,  poveşti 

de când lumea sunt  reluate, cu inevitabile variaţii, veacuri de-a rândul. În carcasa de 

                                                           
34 Ferry, op. cit., p. 205. 
35 Popa Blanariu, Când literatura comparată..., vol. II, op. cit.; Popa Blanariu, "Transmedial 

Prometheus: from the Greek Myth to Contemporary Interpretations", op. cit. 
36 Popa Blanariu, „Prometheus once again”, în Ateneu, ianuarie 2017. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

90 

ultimă oră a echipamentelor high tech, se cuibăreşte sufletul vechi al poveştilor 

exemplare37.  

 
BIBLIOGRAFIE 

Bloch, Ernst, La Philosophie de la Renaissance, Paris, Payot, 1974. 

Bonnardel, Françoise, Philosophie de l'alchimie. Grand Oeuvre et modernité, Paris, 

Preses Universitaires de France, 1993. 

Brunel, Pierre (dir.), Dictionnaire des mythes littéraires, Monaco, du Rocher, 1988. 

Călinescu, Matei, A citi, a reciti. Către o poetică a relecturii – cu un capitol românesc 

inedit despre Mateiu I. Caragiale, traducere din limba engleză de Virgil 

Stanciu, Iaşi, Polirom, 2003. 

Deleuze, Gilles, Nietzsche, traducere, note și postfaţă de Bogdan Ghiu, București, 

ALL Educational, 1999. 

Durand, Gilbert, Figuri mitice şi chipuri ale operei. De la mitocritică la mitanaliză, 

traducere de Irina Bădescu, Bucureşti, Nemira, 1998. 

Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, traducere de Paul G. Dinopol, prefaţă de Vasile 

Nicolescu, București, Univers, 1978. 

Eliade, Mircea, Nostalgia originilor. Istorie și semnificaţie în religie, traducere de 

Cezar Baltag, București, Humanitas, 1994. 

Eliade, Mircea, Sacrul şi profanul, traducere de Brînduşa Prelipceanu, Bucureşti, 

Humanitas, 2013. 

Étiemble, René, Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature comparée, 

Paris, Gallimard, 1963.  

Ferry, Luc, Homo aestheticus. Inventarea gustului în epoca democratică, traducere şi 

note de Cristina şi Costin Popescu, Bucureşti, Meridiane, 1997. 

Ferry, Luc, Învaţă să trăieşti, traducere de Cristina Bîzu, Bucureşti, Curtea Veche, 

2007. 

Frenkian, Aram, Curs de istoria literaturii greceşti, Bucureşti, Editura Didactică şi 

Pedagogică, 1962. 

Grishakova, Marina, Marie-Laure Ryan (eds.), Intermediality and Storytelling. 

Narratologia Contributions to Narrative Theory, Berlin, de Gruyter, 2010. 

Jenkins, Henry, "Transmedia 202: Further Reflections", Confessions of an Aca-Fan: 

the official weblog of Henry Jenkins, 2011: 

http://henryjenkins.org/blog/2011/08/ defining_transmedia_further_re.html 

Kerényi, Carl, Prometheus: Archetypal Image of Human Existence, translated by 

Ralph Manheim, New York, Bollingen Foundation, 1963.  

Kinder, Marsha, Playing with Power in Movies, Television, and Video Games: From 

Muppet Babies to Teenage Mutant Ninja Turtles, Berkeley, University of 

California Press, 1991. 

                                                           
37Ibidem. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

91 

Marino, Adrian, Comparatism şi teoria literaturii, traducere de Mihai Ungurean, Iaşi, 

Polirom, 1998. 

Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare, I, Bucureşti, Eminescu, 1973. 

Marino, Adrian, Étiemble ou le comparatisme militant, Paris, Gallimard, 1982. 

McLuhan, Marshall, Understanding Media: the Extentions of Man, Cambridge, The 

MIT Press, 1994. 

Munteano, Basil, Constants dialectiques en littératures et en histoire: problèmes, 

recherches et perspectives, Paris, Didier, 1967. 

Nietzsche, Friedrich, Cazul Wagner. Nietzsche contra Wagner, 1888 – 1889, traducere 

din limba germană şi prefaţă de Alexandru Leahu, Bucureşti, Editura 

Muzicală, 1983. 

Popa Blanariu, Nicoleta, Când literatura comparată pretinde că se destramă. Studii 

şi eseuri, vol. I: Invarianţii, un fir al Ariadnei?, vol. II: (Inter)text şi 

(meta)spectacol, Bucureşti, Eikon, 2016. 

Popa Blanariu, Nicoleta, « Le signe agissant. D'une sémiologie de la mimesis vers une 

pragmatique de la performance», in SIGNA: Revista de la Asociación 

Española de Semiótica, 26 (2017), pp. 493–509. 

Popa Blanariu, Nicoleta, "Transmedial Prometheus: from the Greek Myth to 

Contemporary  Interpretations", in Icono 14. Revista científica de 

Comunicación y Tecnologías emergentes, 15. 1 (2017), pp. 88–107. 

Popa Blanariu, Nicoleta, „Prometheus once again”, in Ateneu, ianuarie, 2017. 
Popa Blanariu, Nicoleta, "Theatricalization of the Ritualistic Gesture and Dancing. A 

Semiotic Approach", in Geoffrey Sykes (Ed.), A Semiotic Reader, Stanwell 

Tops Australia: Southern Semiotic Review, Reluat în Southern Semiotic 

Review, 10. 6 (2019).  

Popa Blanariu, Nicoleta, Dan Popa, "A Mythological Approach to Transmedia 

Storytelling", in Renira Rampazzo Gambarato and Matthew Freeman (eds.), 

The Routledge Companion to Transmedia Studies, New York and London: 

Routledge Taylor and Francis Group, 2019, pp. 447–454. 

Popa Blanariu, Nicoleta, Dan Popa, „Never ending story: Don Quijote, un mit 

transmedial, produsul unei comunităţi de creatori (cvasi)independenţi”, in 

Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria filologie, 44  (2020), pp. 33–63.  

Popa Blanariu, Nicoleta, Metode şi abordǎri în literatura comparatǎ: comparatism şi 

intermedialitate, Bucureşti, Matrix Rom, 2022. 

Popa Blanariu, Nicoleta, "Semiotics in Performance and Dance", in Jamin Pelkey 

(ed.), Bloomsbury Semiotics, III (volume editor, Susan Petrilli), Semiotics in 

the Arts and Social Sciences, London, Bloomsbury Publishing, 2022. 

Popa Blanariu, Nicoleta, "CompLit in the Era of CompMedia: Renewing the Concept 

of Invariant for a New Comparative Approach", in Asun López-Varela 

Azcárate (ed.), Literature as an Art Form – Evolving Literary Landscape, 

London, Intech Open, 2025. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 54/2025 

 

92 

Rampazzo Gambarato, Renira, "Transmedia Project Design: Theoretical and Analytical 

Consideration", in Baltic Screen Media Review1 (2013), pp. 80–100. 

Rădulescu-Motru, Constantin, Nietzsche, Cluj, Eta, 1990.  

Rivière, Claude, Socioantropologia religiilor, traducere de Mihaela Zoicaş, Iaşi, 

Polirom, 2000. 

Salmose, Niklas, Lars Elleström (eds.), Transmediations: Communication Across 

Media Borders, New York & London, Routledge, 2020. 

Tilgher, Adriano, Viaţa şi nemurirea în viziunea greacă, traducere de Petru Creţia, 

Bucureşti, Univers enciclopedic, 1995. 

Vrânceanu, Alexandra, Tabloul din cuvinte: studii de literatură comparată, Bucureşti, 

Editura Universităţii din  Bucureşti, 2010. 

Wolf, Werner, Walter Bernhart, Framing Borders in Literature and Other Media, 

Amsterdam, Rodopi, 2006.

 

 

 

  


