
Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

17 

Sylvain Gagné1 
 

 

 

DES FRONTIÈRES CULTURELLES POREUSES :  

LA RENCONTRE DES ARTS MARTIAUX CHINOIS SHAOLIN 

(SHÀOLÍN少林) ET DE LA DANSE CONTEMPORAINE DANS 

SUTRA DE SIDI LARBI CHERKAOUI 
 

 

Porous Cultural Boundaries: The Meeting of Shaolin (Shàolín少林) Chinese Martial 

Arts and Contemporary Dance in Sutra by Sidi Larbi Cherkaoui 

This contribution presents an analysis of the porous cultural boundaries in the context 

of European contemporary dance with Shaolin (Shàolín少林) martial arts in the 

spectacle Sutra from Sidi Larbi Cherkaoui and the Shaolin monks (Shàolín héshàng 

少林和尚). The porous cultural boundaries as presented in Sutra are studied with the 

concept of martial arts corposphere (José Enrique Finol) in relation to the concept of 

semiosphere (Yuri Lotman) as applied to the Chinese cultural space. The territory is 

also presented as the holder of the culture, but the diaspora constitutes an example of 

ultraperipheral extension of the culture or the transgression of the cultural boundaries. 

Key-words: Shaolin martial culture (Shàolín wǔshù wénhuà 少林 武术 文化), 

semiosphere, corposphere, territory, border, semiotics 

 

Introduction  

Avec cette contribution2, je souhaite jeter un regard sur la notion de 

territorialité rattaché au concept de culture et, plus spécifiquement, à celui de la culture 

martiale Shaolin (Shàolín wǔshù wénhuà少林武术文化)3. Celle-ci est elle-même 

spécifiquement originaire d’un territoire situé dans la province de Henan (Hénán 

shěng 河南省) au nord de la Chine.  

  Afin de lire l’élément de culture martiale Shaolin (Shàolín wǔshù wénhuà少

林武术文化) à l’intérieur de la sémiosphère chinoise, je m’attarderai à la question du 

point de vue de l’analyste, qu’il soit en position intra-culturelle ou exo-culturelle. Pour 

tenir un discours de type intra-, l’analyste doit avoir fait une expérience directe de 

                                                                 
1 Université Laval, Québec, Canada. 
2 Cet article est tiré du chapitre 4 de ma thèse de doctorat : Sylvain Gagné, « Les arts martiaux 

Shaolin (Shàolín 少林) en spectacles vivants  dans Sutra, Chun Yi – The Legend of Kung Fu 

et Shaolin Warriors – The Legend Continues », thèse de doctorat en littérature et arts de la 

scène et de l’écran, Québec, Université Laval, 2021, 338 f. [en ligne] 

https://corpus.ulaval.ca/jspui/handle/20.500.11794/70722. 
3 L’ordre de présentation des mots avec un référent chinois que j’ai adopté est le suivant : le 

mot en français, puis entre parenthèses, le mot en alphabet latin via le système Hanyu Pinyin, 

lequel est reconnu internationalement et pratiqué en Chine continentale depuis 1978 et à 

Taïwan depuis 2009. Les marques tonales, correspondant aux intonations chinoises, ont été 

conservées sur les lettres en alphabet latin. Enfin, j’ai placé les sinogrammes en mandarin 

simplifié standard moderne. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

18 

terrain, de type ethnographique, afin de récolter des éléments pertinents d’analyse qui 

porteraient sur l’expérience réelle vécue dans le monde sensible des moines habitant 

au temple Shaolin (Shàolín Sì 少林寺). La présente étude de la pratique martiale ne 

sera pas faite de cette nature pour ce qui a trait à l’objet qui me préoccupe. Mon point 

de vue est plutôt de nature exo-culturelle, c’est-à-dire un regard ou un point de vue 

externe porté sur l’objet d’étude qu’est la pratique Shaolin (Shàolín wénhuà shíjiàn 

少林文化实践) mise en spectacle et principalement dédiée à un public externe à la 

culture chinoise. Je m’appuie sur la théorie de Jean-Didier Urbain qui écrit que la 

sémiotique de la culture est composée de différents « discours qui font de l’ordinaire 

une jungle épaisse fourmillant de mots, icônes, usages, objets, espaces, corps, détails 

infimes ou idées générales4.» Ailleurs, dans sa préface à la réédition de 2016 du Cours 

de linguistique générale de Ferdinand de Saussure, Urbain avait déjà fait le 

rapprochement entre le langage et le territoire chez Saussure, il y mentionne l’axe de 

l’héritage temporel du langage (voire de la culture) et celui de l’espace du territoire : 

Ici, outre que Saussure ouvre des pistes de recherche sur le rapport entre langage 

et territoire – les modes de propagations (intercourse) et de rétraction (les 

isoglosses) –, préfigurant des interrogations socio- et ethnolinguistiques ou 

encore géopolitiques, on le voit aussi s’attacher à penser le temps et l’espace – 

ou le territoire comme une projection de la diachronie dans l’étendue –, ce 

qui est peut-être, au fond, une façon détournée de renouer le lien qu’il a coupé 

entre système et histoire5 ? [C’est moi qui souligne] 

 Or, en se plaçant à l’intérieur de la sémiosphère (Yuri Lotman, 1999) 

culturelle, en l’occurrence chinoise, on y constate divers lieux de rencontre (du centre 

vers la périphérie) des diverses formes de signes permettant d’en extraire du sens, ou 

de la signifiance6 selon l’usage du mot par Émile Benveniste. Aussi, ai-je choisi de 

me positionner dans la lignée sémiotique de Saussure, pour qui les langues se 

propagent, comme le décrit Johannes Schmidt, par « la théorie de la continuité ou des 

ondes (Wellentheorie)7 » en partant d’un point fixe et rayonnant sur le territoire et 

même au-delà. Il est donc possible de voir une même propagation spatiale de la culture 

que celle de la langue en s’appuyant sur l’affirmation de Saussure à l’effet que les 

« faits linguistiques se sont propagés par contagion, et il est probable qu’il en est de 

même pour toutes les ondes ; elles partent d’un point et rayonnent8. »  La culture, 

                                                                 
4 Jean-Didier Urbain, « Vers une sémiotique de la culture. De la mort au tourisme », dans 

Communication & Langages, no 173, 2012, p. 3. [en ligne] https://www.cairn.info/revue-

communication-et-langages1-2012-3-page-3.htm (Consulté le 8 novembre 2021). 
5 Jean-Didier Urbain, « Préface », Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, 

Paris, Éditions Payot & Rivages (Petite Biblio Payot Classiques), 2016 [1916, 1922, 1931, 

1949], p. 39.  
6 J’ai choisi de retenir le mot forgé par Émile Benveniste « signifiance » plutôt que « sens », 

puisque je ne prétends pas épuiser ici les possibilités élargies du sens des séquences comme 

un construit, un donné final. « Signifiance » à l’avantage de mettre en relief la praxis de la 

transformation (Michael Riffaterre, 1983, 25) par un récepteur : les éléments sont ainsi 

construits pour donner du sens à un récepteur spécifique. 
7 Ferdinand de Saussure s’appuie lui-même sur la théorie du linguiste allemand Johannes 

Schmidt dans Die Verwandtschaftsverlhätnisse der Indogermanen cité dans Ferdinand de 

Saussure, op. cit., p. 358.  
8 Ferdinand de Saussure, op. cit., p. 354.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

19 

comme la langue avant elle, serait dans la sémiosphère (Lotman) mise en présence de 

deux forces « l’esprit de clocher » (Saussure) conservateur placé au centre et 

« l’intercourse » (Saussure) plus libéral placé en périphérie de cette même 

sémiosphère, et j’ajoute « l’ailleurs » en situation ultrapériphérique, comme celle de 

la diaspora.  

Pour étudier la territorialité de la culture et ses limites poreuses, j’ai retenu le 

spectacle Sutra de Sidi Larbi Cherkaoui et des moines Shaolin (Shàolín héshàng 少林
和尚), lequel constitue un exemple notoire d’une rencontre interculturelle de créateurs 

issus de deux sémiosphères différentes : d’un côté, une équipe de concepteurs venus 

du territoire occidental, l’Europe, et de l’autre, les moines Shaolin (Shàolín héshàng 

少林和尚), situés en territoire chinois, plus spécifiquement au temple Shaolin (Shàolín 

Sì 少林寺). Ce dernier est bâti sur l’une des cinq montagnes sacrées de la Chine, le 

mont Song (Sōngshān 松山) dans la province du Henan (Hénán shěng 河南省). Les 

artistes, concepteurs et créateurs ont travaillé ensemble sans toutefois partager une 

langue commune, mis à part les services de la traduction. Ils ont réussi en trois mois 

à créer un spectacle inscrit sous le paradigme de la danse contemporaine en 

instrumentalisant le Kung Fu Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫 ) à titre de 

mouvements dansés. Le spectacle est intitulé Sutra, un titre qui, bien sûr, est aussi un 

mot en sanskrit sutra (sūtra सूत्र) qui fait référence aux différents canons ou aux traités 

de rituels, entre autres de la religion bouddhiste (ou à l’hindouisme). Le spectacle est 

présenté en tournées mondiales depuis plus de vingt ans. L’exploit n’est pas banal et 

sa signifiance reste, pour le spectateur, un processus de (re)découverte, d’une sémiosis 

interprétative (renouvelée) du spectacle depuis sa création en 2007.  

  Pour les besoins de cette contribution, il importe donc de comprendre les 

systèmes de communication de l’humanité du point de vue de l’artiste et du trajet qu’il 

fait à l’intérieur des sources d’identités culturelles singulières « locales » (sino- et 

euro-), mais aussi les identités culturelles « régionales », soit l’occidentale et 

l’orientale. À ce titre, l’anthropologue Philippe Descola écrit que  

[…] les constructions cosmologiques en abîme définissent les identités 

singulières par les relations qui les instituent plutôt que par référence à des 

substances ou des essences réifiées, renforçant ainsi la porosité des frontières 

entre les classes d‘êtres, comme entre l’intérieur et l’extérieur des organismes9.  

Or, pour entreprendre le procès de signifiance des arts de la scène, lesquels 

incorporent les arts martiaux Shaolin (Shàolín wǔshù 少林武術) à l'intérieur des 

langages scéniques utilisés dans la mise en scène, il importe de comprendre les 

relations des arts martiaux scéniques entretenus avec les autres langages utilisés, tant  

ceux provenant de la sémiosphère chinoise que de l’européenne. Pour ce faire, je 

retiens la définition de l’art martial telle que proposée par Mahamadou Lamine 

Ouédraogo à laquelle j’ajoute entre crochets une perspective de théâtralisation. Ainsi, 

les arts martiaux seraient des « pratiques sportives décrivant des scènes agonales 

réflexives et qui visent, au-delà de la performance physique [théâtralisée], l’élévation 

de l’esprit par une marche intérieure10. » Je verrai en quoi et comment les mouvements 

                                                                 
9 Philippe Descola, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard (Folio Essais), 2005, p. 71. 
10 Mahamadou Lamine Ouédraogo, « Du corps au monde : lecture sémiotique d’une 

scénographie martiale chinoise (La boxe en cinq pas) », dans Journal of Foreign Languages, 

Cultures and Civilizations, vol. 3, no 2, 2015, p. 35. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

20 

spécifiques de l’art martial Shaolin (Shàolín wǔshù 少林武術) peuvent être 

considérés comme des artefacts culturels faisant partie d’un langage scénique théâtral, 

que je vais analyser d’un point de vue phénoménologique avec la méthode 

anthroposémiotique. En 2018, Jacques Fontanille et Nicolas Couégnas ont donné une 

définition de cette science : 

L’anthroposémiotique s’efforce de comprendre quels sont les principes 

régulateurs et les formes transversales qui organisent nos formes de vie. Elle 

n’est pas une branche particulière de la sémiotique, mais une démarche 

sémiotique qui porte son attention sur la forme signifiante des multiples 

interactions entre les humains, les collectifs qu’ils constituent, les milieux qu’ils 

habitent, et les imaginaires qu’ils projettent dans leurs mondes de sens11. 

  Pour diriger ma démarche, je pose dès le départ quelques questions de 

recherche : Quelles formes et quelles significations le langage scénique de l’art martial 

prend-il dans un spectacle de type danse contemporaine ? Quel traitement est-il fait de 

la figure scénique du moine Shaolin (Shàolín少林) vis-à-vis de celle que l’on retrouve 

dans son territoire culturel habituel du temple Shaolin (Shàolín Sì 少林寺) ? Comment 

les frontières culturelles sont-elles appropriées par les artistes pour devenir des figures 

scéniques participant de la construction d’une théâtralité ?  

 

 1. Les concepts de territoires culturels et de frontières  

  Si le concept de sémiosphère de Yuri Lotman peut encore être utilisé de nos 

jours, c’est bien avec quelques précautions épistémologiques telles que Jacques 

Fontanille en a fait la proposition12. Si les cultures humaines locales peuvent occuper 

un espace, c’est bien celui du territoire d’un pays, d’une région, d’une province, d’une 

ville, d’un village, d’une réserve, d’un quartier, voire d’une maisonnée. L’espace ainsi 

occupé ou détenu par les populations humaines dans l’anthropocène13 constitue un 

élément signifiant de la culture d’une nation. Aussi, Fontanille souligne-t-il que : 

Selon Lotman, dans le monde des sens, l’expérience précède l’acte. S’agissant 

de productions sémiotiques, l’acte en question serait celui de l’énonciation, qui 

réalise la sémiose. La sémiosphère serait donc un « espace » sémiotique où sont 

réunies les conditions pour que des énonciations se produisent. L’expérience 

sémiotique est celle même que procure cet espace, la sémiosphère, à tous ceux 

qui l’occupent14. 

                                                                 
11 Jacques Fontanille et Nicolas Couégnas, Terres de sens. Essai d’anthroposémiotique, 

Lomiges, PULIM (Semiotica Viva), p. 9. 
12 Jacques Fontanille, « La sémiosphère mise à l’épreuve de l’énonciation anthropo-

sémiotique », dans Bakhtiniana, vol. 14 no 4, octobre-décembre 2019, pp. 61-83 [en ligne] 

https://www.scielo.br/j/bak/a/x9Pzft5RrTL8rVcS93zFMhJ/?format=pdf&lang=fr (Consulté 

le 10 novembre 2021).  
13 « Selon [Paul] Crutzen, ce nouveau terme [l’anthropocène] s’imposait pour désigner la 

singularité de la période contemporaine, où l’humanité apparaît désormais comme une 

véritable force géologique capable de supplanter les facteurs naturels pour influencer et 

modifier elle-même la trajectoire de l’écosystème terrestre dans sa globalité. » Michel Magny, 

L’anthropocène, Paris, Que sais-je ? (Sciences) no 4209, 2021, p. 3. 
14 Ibidem, p. 63.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

21 

  Pour faire sens, la sémiosphère de Lotman doit, toujours selon Fontanille, 

dépasser « l’espace tridimensionnel de dialogue, doté de frontières, d’un centre et 

d’une périphérie15. » Encore selon Fontanille, cette structure est dite asymétrique en 

raison des flux d’informations circulant, de façon non linéaire, mais plutôt par couches 

à l’intérieur tout comme à l’extérieur de la sémiosphère. Ces couches d’informations 

peuvent apparaître en différents temps (époques) et en différents lieux. Au centre, les 

couches d’informations pourront être plus homogène tandis qu’à la périphérie elles 

seront propices à l’hétérogénéité. Après avoir démontré les différences conceptuelles 

du modèle de la sémiosphère de Lotman qui cherche à construire l’information et celui 

de parcours génératif de Greimas, qui cherche plutôt à construire la signification, 

Fontanille affirme que le « modèle lotmanien ne peut donc pas se revendiquer d’une 

épistémologie de la diversité, celle qui fonde l’anthropologie contemporaine16. » Or, 

si l’on souhaite rendre compte de la diversité des cultures humaines, sans 

hiérarchisation, en fonction d’un quelconque système de valeurs axiologiques allant 

de l’universel au centre jusqu’au particulier ou, plutôt, à l’exotisme de certaines 

cultures situées en territoires périphériques, il faut moderniser le concept de 

sémiosphère. Ces anciennes positions épistémologiques ne tiennent évidemment plus 

la route. Fontanille rappelle par ailleurs l’extrême difficulté de relire le concept de la 

« pensée sauvage » d’un Lévi-Strauss (1962) qui serait en périphérie de la 

sémiosphère vis-à-vis d’un centre où se situerait la « pensée civilisée ».  Ces concepts, 

bien sûr, ne sont plus de nature à recevoir l’appui de la communauté scientifique 

internationale et des cultures diversifiées. Enfin, Fontanille précise sa pensée dans 

Formes de vie : 

Le territoire est donc un type imprécis au sens de Hjelmslev, c’est-à-dire 

« diffus » (sous-déterminé) par négation du « précis » (surdéterminé). Mais cette 

imprécision est en devenir, en ce sens que le territoire est appelé à devenir 

quelque chose de plus précis, grâce au travail de transformation des acteurs qui 

s’identifient à lui. En somme, le territoire est un devenir collectif, une 

transformation en cours, qui s’oppose en cela (d’où la négativité récurrente) aux 

entités spatiales institutionnalisées et strictement déterminées17. 

  En conséquence, afin de définir la frontière culturelle qui sépare les cultures 

humaines, il est de bon aloi d’y inclure deux notions signifiantes, soit celle de limite 

et celle de seuil. Manar Hammad en a proposé une analyse éclairante dans un 

article intitulé « Présupposés sémiotiques de la notion de limite18 ». Sous le paradigme 

de la délimitation, il inclut le concept de frontière avec son sens étymologique 

militaire, lequel est associé au tout début de l’usage du mot. Il écrit : « Les postes 

militaires, les places fortes et les villes situées sur le FRONT, c’est-à-dire dans la 

ZONE où l’armée des locuteurs s’opposait aux armées exogènes19. » Le territoire reste 

encore ici l’élément clé à l’intérieur duquel l’actant se place pour délimiter son champ 

                                                                 
15 Ibidem, p. 64. 
16 Ibidem, p. 72.  
17 Jacques Fontanille, Formes de vie, Liège, Presses Universitaires de Liège, 2015, p. 223 [en 

ligne] https://books.openedition.org/pulg/2207?lang=fr. 
18 Manar Hammad, « Présupposés sémiotiques de la notion de limite », dans Manar Hammad, 

Sémiotiser l’espace. Décrypter architecture et archéologie, Paris, Éditions Geuthner, 2015, 

pp. 125-139. 
19 Ibidem, p. 125. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

22 

d’action culturel. Les limites territoriales se développent, de défendent, se négocient, 

s’imposent par la force armée ou de négociation avec l’autre. Ici, Hammad précise 

l’importance de la notion de seuil : 

 

Ce n’est pas tout, car le seuil n’est pas une entité autonome. Il présuppose, par 

définition même et dans son prolongement, des murs infranchissables qui 

séparent d’une autre manière les espaces E1 et E2. Le seuil s’oppose aux murs 

comme le point de passage s’oppose aux 

points de non-passage : c’est là que le 

pouvoir passer est accordé. Les murs 

opposent un non-pouvoir permanent (ou 

presque). Par conséquent, l’espace E3 du 

seuil, où le franchissement est possible, se 

complète d’un espace E4 des murs, où le 

franchissement n’est pas possible. La 

configuration de la limite exige donc sept 

positions actantielles20.  

Finalement, c’est avec le concept de « passeurs des territoires culturels » que 

je compléterai l’exposé des concepts utilisés dans l’analyse. C’est l’actant qui occupe 

cette position S4 que j’ajoute personnellement au modèle, soit le détenteur du seul 

pouvoir de « ne pas laissez-passer » que je situe dans E4 et qui n’a qu’une seule 

décision possible, celle de ne pas accorder le « droit de passage » au sujet S1 ou S2. 

Ce dernier pourra, le cas échéant, entrer sur le territoire donné appartenant à l’autre et 

d’y circuler librement, si et seulement si, ce droit lui est accordé à l’espace précis du 

seuil E3, avec le code d’accès autorisé, et possiblement avec des conditions de séjour. 

Ceci lui permettra d’avoir accès au territoire culturel de l’autre. Nous verrons plus 

loin que cette clé d’accès peut être politique, mais aussi sociale via l’interprétant 

spécifique que constitue la langue de l’autre. Dans ses derniers écrits, ceux du cours 

au Collège de France, notamment à la leçon 6, Émile Benveniste mentionne que 

« [c]’est la langue comme système d’expression qui est l’interprétant de toutes les 

institutions et de toute la culture21. » 

  Par ailleurs, c’est à travers les signes de l’interculturalité présents dans Sutra 

de Cherkaoui que sont représentés des éléments de la culture occidentale européenne 

et de la culture orientale chinoise. Ces deux territoires distincts abritent et développent 

des cultures locales, régionales et nationales. Ce seront les interprétations qui 

porteront en elles le sens donné, voulu ou intenté des figures artistiques telles que 

mises en scène sous la forme d’une performance hybride, à partir des topos issus de 

la danse contemporaine et du Kung Fu Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫).  

 

  

  

                                                                 
20 Ibidem, p. 132. N.B. Les S1, S2, S3 sont mis pour les sujets situés dans les espaces E1, E2, 

E3. Le mur E4 reste seul selon Hammad, car il est infranchissable. 
21 Émile Benveniste, Dernières leçons. Collège de France 1968 et 1969, Paris, EHESS, 

Gallimard, Seuil (Hautes études), 2012, p. 83. 

 S4 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

23 

 2. Application à Sutra de Sidi Larbi Cherkaoui  

 

  2.1 Le Kung Fu (gōngfu 功夫) des moines Shaolin à la rencontre de la 

danse contemporaine 

  C’est à l’initiative de Sidi Larbi Cherkaoui que le projet de spectacle conjoint, 

entre les moines du temple Shaolin (Shàolín Sì 少林寺) et l’équipe du chorégraphe 

belge, fut développé dans un esprit de collaboration étroite entre les artistes selon une 

méthode somme toute simple, d’essais et d’improvisations, durant quelques trois mois 

au cours de l’année 2007. En effet, Cherkaoui se rendit en Chine, au temple Shaolin 

(Shàolín Sì 少林寺), où il fit la connaissance de Shi Yanda, alors chef responsable de 

l’entraînement des moines au temple Shaolin (Shàolín Sì 少林寺) et d’un groupe de 

moines qui se sont portés volontaires pour travailler au projet artistique. Le projet de 

cette collaboration créative issue de deux cultures différentes avait tout d’abord reçu 

la « bénédiction » ou l’accord de l’Abbé consacré (zhù shèng fāngzhàng祝圣方丈) Shi 

Yongxin (释永信), lequel est à la tête du monastère. 

  Avec ce spectacle, Cherkaoui voulait expérimenter une nouvelle esthétique 

de la danse contemporaine avec l’utilisation du Kung Fu (gōngfu 功夫) des maîtres du 

Shaolin (Shàolín 少林), en dépassant toutefois l’aspect des mouvements strictement 

Kung Fu (gōngfu 功夫) du spectacle, pour y ajouter des éléments créatifs personnels, 

lesquels transformeraient le Kung Fu (gōngfu 功夫) initial en spectacle de danse 

contemporaine. Cette mixité des disciplines – où chacun s’y insère avec une maîtrise 

quasi parfaite de son art –, utilise des relais en vue de traverser l’univers culturel ou 

la sémiosphère de chacun, d’y apporter du sien, en modifiant les codes, les usages et 

l’habitus pour la construction d’une esthétique et d’une œuvre nouvelles. Cet état de 

chose relève justement d’une mise en œuvre de l’approche transculturelle du 

spectacle.  

  L’originalité du travail dans Sutra vient surtout du fait que Cherkaoui et les 

moines se sont appliqués à combiner des éléments des arts de la scène issus de deux 

sémiosphères, que l’on pourrait croire de natures fortement différentes, voire très 

éloignées l’une de l’autre. Cet éloignement culturel pourrait d’abord être associé à 

leurs techniques respectives du corps, soit par la corporéité spécifique de chacun des 

arts, et par leur finalité usuelle. Pour l’un, le spectacle physique et esthétique et, pour 

l’autre, il faudrait y ajouter le développement d’une spiritualité particulière inspirée 

du bouddhisme. Toutefois, lorsqu’on regarde de plus près cette notion d’éloignement 

culturel, le spectateur peut constater dans les faits qu’il n’en est rien. Pour ce qui est 

de la danse contemporaine, elle joue de figures et de mouvements dansés tantôt avec 

une musique, tantôt sans la musique, où l’usage des corps laisse place à une très 

grande liberté de recherche et d’applications physiques par les artistes.  

 En parallèle, les corps des artistes de l’art martial sont traditionnellement 

destinés au combat libre et au développement spirituel. Les moines ont développé leur 

art pour leur propre défense et pour parvenir à l’illumination, dans un pays où leur 

existence même a souvent été menacée, que ce soit par des envahisseurs ou par le 

gouvernement chinois lui-même. Les arts martiaux se combinent aussi au 

développement spirituel des adeptes qui deviennent des apprentis bouddhistes, 

lesquels prennent conscience, développent et exercent leur force interne, le qi (qì 气), 

depuis l’étape initiale de la découverte jusqu’à l’étape finale de l’illumination 

spirituelle.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

24 

 La combinatoire de l’analyse gestuelle et cinématique de quelques extraits du 

spectacle Sutra me permettra de démontrer le caractère transgénique et ouvert sur la 

nouveauté et l’innovation à l’intérieur du spectacle. J’utilise l’analogie de la 

« transgénèse » comme cadre général des descriptions et analyses des séquences du 

spectacle Sutra. La notion de transgénèse s’applique depuis 1985 en génétique pour 

décrire « l’intégration provisoire ou permanente d’un ou de plusieurs gènes étrangers 

au patrimoine génétique d’un être vivant22. » Son adjectif « transgénique » est quant 

à lui, utilisé depuis 1984, et s’applique « à qui on a transféré un ou plusieurs gènes 

étrangers qui se comportent comme de nouveaux caractères mendéliens23. » Voyons 

maintenant comment cette caractéristique transgénique se manifeste à l’intérieur 

d’une génétique de type culturel qui s’observe dans les mouvements d’art martial 

Shaolin (Shàolín 少林).  

  C’est donc en passant par et à travers le corps comme objet spectatoriel, que 

le langage scénique « transgénique » va se construire dans Sutra. Les techniques du 

corps Shaolin (Shàolín shēn fǎ少林身法) sont connues, codifiées et pratiquées par les 

moines depuis maintenant trente-six générations. Les techniques du corps des moines 

guerriers sont ainsi devenues des artefacts culturels des mouvements construits, codés, 

fixés et transmis de génération en génération de moines, au cours d’une longue 

formation et d’un entrainement rigoureux lequel, selon l’Abbé Shi Yongxin, « inclut 

sept cent huit séquences de routines armées et à mains nues et cent cinquante-six 

séquences d'exercices de respiration Qi Gong (qìgōng 气功) certaines d'entre elles 

préservées et documentées dans des manuels historiques d’arts martiaux24. »  Or, cette 

mouvance de type Shaolin (Shàolín 少林) est, puis-je l’affirmer, formellement et 

génétiquement stable et elle contient dans son code génétique, pour continuer 

l’analogie, des figures, des marqueurs et des embrayeurs d’actions utilisés 

systématiquement dans Sutra. Il n’y a qu’un pas à faire pour affirmer que les versions 

originales des formes Shaolin (Shàolín 少林) se situent bien au centre de la 

sémiosphère chinoise, par leur appartenance à la culture traditionnelle chinoise.  

  Les techniques du corps situés à l’intérieur de la corposphère25 du Kung Fu 

Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫) sont intégrées par le corps des participants après 

                                                                 
22 « Transgenèse », Le petit Robert de la langue française, Paris, Dictionnaires Le Robert, 

2017, p. 2602. 
23 « Transgénique », Le petit Robert de la langue française, op. cit., p. 2603. Pour simple 

rappel, « Les lois de Mendel sont trois lois concernant les principes de l'hérédité biologique, 

énoncées par le moine et botaniste tchèque d'expression allemande, Gregor Mendel (1822-

1884) ».  
24 Ma traduction de « Shaolin kung fu is the most outstanding representative of traditional 

Chinese martial arts. It includes 708 sets of empty-handed and armed martial arts routines 

and 156 sets of qigong breathing exercises, some of which are preserved and documented in 

historical martial arts manuals. » Shi Yongxin, « Shaolin Kung Fu-a Cultural Treasure for 

Humanity » dans Journal of Chinese Martial Arts Studies, vol. 1, été 2009, non paginé. [en 

ligne] http://www.martialstudies.com.hk/article2.html (Consulté le 18 novembre 2021). 
25 J’emprunte à José Enrique Finol le concept de corposphère qu’il a défini progressivement, 

depuis une décennie, en ces termes : « Dans d’autres ouvrages, la corposphère (Finol, 2010, 

2011, 2013, 2014) a été définie comme l'ensemble des langages qui naissent, s'actualisent et 

s'accomplissent grâce au corps, compris comme un complexe sémiotique de nombreuses 

possibilités qui requiert une vision phénoménologique pour mieux la comprendre. La 

corposphère ferait partie de la sémiosphère proposée par Lotman et engloberait tous les signes, 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

25 

une longue formation qui permet aux moines de livrer la performance des formes et 

des séquences apprises « par corps ». C’est-à-dire que le moine en vient à pratiquer 

ses séquences sans même trop y penser, simplement par mémorisation par le corps 

des techniques spécifiques. Jose Enrique Finol a créé le néologisme de la 

« corposphère » dans le prolongement de la perspective de Yuri Lotman pour qui la 

sémiosphère d’une culture serait, dans les faits, constituée d’autres sémiosphères, 

lesquelles feraient partie intégrante de la sémiosphère chinoise dans le cas présent. Or, 

pour Finol il y aurait trois types de frontières autour de la notion de corposphère : 

Il est possible d'esquisser au moins trois voies complémentaires, une que nous 

appellerons micro-frontières, qui partira du corps propre lui-même, une seconde 

que nous appellerons macro-frontières, où nous regarderons les frontières des 

différents contextes corporels ; et une troisième voie que nous appellerons les 

imaginaires corporels, où nous examinerons le mythe, les croyances, les 

légendes et les histoires sur le corps qui prévalent dans une société à un 

moment historique26. 

Ce sera donc au niveau de la macro-frontière que Sutra présentera les onze séries de 

formes martiales composées de mouvements corporels issus de l’art martial Shaolin 

(Shàolín 少林). Les formes présentées dans Sutra sont déjà apprises et maîtrisées de 

longue date par les moines. Il s’agit de celles-ci  : le sabre long de Taijiquan (Tàijí 

quán de cháng dāo 太极拳的长刀) incluant des variations avec le sabre secret (mìmì 

jūndāo 秘密军刀), la boxe de l’homme ivre (zuì hàn quánjí醉汉拳击), le style du singe 

(hóu quán 猴拳), le combat avec bâton (yòng gùnzi dǎ 用棍子打) contre la hallebarde 

chinoise pudao (pū dào 撲刀), le style du crapaud (chánchú shì 蟾蜍式), le style du 

                                                                 
codes et processus de signification dans lesquels le corps intervient de diverses manières. » 

Ma traduction de : « In another work, corposphere (Finol, 2010, 2011, 2013, 2014) has been 

defined as the whole ensemble of languages that originate, actualize and are accomplished 

thanks to the body, understood as a semiotic complex of numerous possibilities that requires 

a phenomenological vision to better understand it. The corposphere would be a part of the 

semiosphere proposed by Lotman and would encompass all the signs, codes and signification 

processes in which the body intervenes in diverse ways. » José Enrique Finol, « Antropo-

Semiótica y Corposfera : Espacio, límites y fronteras del cuerpo », dans Opción, vol. 30, no 

74, 2014, p. 154. Voir également José Enrique Finol, La Corposfera. Entrapo-Semiótica de 

las cartografías del cuerpo, Ecuador, Édiciones CIESPAL, 2015. Version française : La 

Corposphère. Anthropo-Sémiotiques du corps, Paris, Éditions Universitaires Européennes, 

2015. Version anglaise revue et augmentée par l’auteur : On The Corposphere : 

Anthroposemiotics of the Body, Berlin et Boston, De Gruyter Mouton (Semiotics, 

Communication and Cognition), 2021. 
26 Ma traduction de « It is possible to outline, at least, three complementary ways, one that we 

will call micro frontiers, which will start from the own body itself, a second one that we will 

call macro frontiers, where we will look at the frontiers from the different body contexts; and 

a third way we will call the body imaginaries, where we will look into the myth, beliefs, legends 

and stories about the body that prevails in a society at a historical moment. » Jose Enrique 

Finol, « On the Corposphere » dans Chinese Semiotic Studies, vol. 10 no 3, septembre 2014, p. 

368. [en ligne] https://www.researchgate.net/publication/286892894_On_the_Corposphere 

(Consulté le 20 novembre 2021) ; Jose Enrique Finol, On the Corposphere : 

Anthroposemiotics of the Body, Berlin et Boston, De Gruyter Mouton (Semiotics, 

Communication and Cognition), 2021. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

26 

tigre (hǔ shì 虎式), le style de l’aigle (yīng zhào鹰赵 ), le style du serpent (shé xíng 蛇

形), le style du scorpion (Tiānxiēzuò fēnggé天蝎座风格), le combat avec la lance (yòng 

máo zhàndòu 用矛战斗), la méditation assise (yuòchán 坐禅), la boxe de l’ombre 

Shaolin du nord (běi shàolín tàijíquán北少林太极拳). À partir de là, c’est la fonction 

des imaginaires corporels (Finol) générés dans les séquences qui vient ajouter de la 

signifiance à ce qui s’observe physiquement et directement sur la scène. À toutes ces 

séries de mouvements associées aux techniques du corps Shaolin (Shàolín shēn fǎ少
林身法) viennent, par ailleurs, se greffer des variantes techniques, comme les 

mouvements de gymnastique27, dont la maîtrise par le corps crée d’autres micro-

frontières entre les pratiquants et les non pratiquants de ces disciplines corporelles : 

les sauts avant et arrière sur les mains, les roulades, les pirouettes, les mouvements 

synchrones, etc. 

 

 2.2 La notion de frontière culturelle traduite dans le spectacle vivant 

 2.2.1 Aménagement physique de l’espace dans Sutra 

 Au tout début du spectacle, la scène est complètement noire, les rideaux sont 

noirs, le tulle derrière lequel nous distinguons à peine les musiciens est neutre, se 

rapprochant du noir, en raison de l’absence d’éclairage minimum. Au milieu de la 

scène, le scénographe Anthony Gormley a conçu un dispositif de vingt et une caisses 

de bois, dans le style des blocs Lego (environ 75 cm X 75 cm X 180 cm) et, en avant 

sur la gauche de la scène, vingt et une mini-caisses sous formes de modèles réduits, 

lesquelles seront manipulées tout au cours du spectacle par Cherkaoui et le jeune 

moine de dix ans, Shi Yangdong (Figure 128). Il y a aussi une caisse de couleur grise 

métallique sur laquelle sont assis les deux premiers danseurs de chaque côté des mini-

caisses (Figure 1).  

 

Figure 1 : Espace et costumes gris 

                                                                 
27 Les variantes avec des mouvements de gymnastique ne sont pas spécifiques à l’art martial 

Shaolin (Shàolín wǔshù 少林武術), elles sont aussi observées dans plusieurs autres écoles 

d’art martial chinoises aussi bien que japonaises, coréennes, européennes, occidentales, etc.  
28 Toutes les photos du spectacle Sutra, sont présentées ici avec l’aimable autorisation de 

Sadler’s Wells et sont chacune d’elles « a still image taken from a video recording of Sutra » : 

Cherkaoui, Sidi Larbi et al., Sutra, [DVD], Londres, Shadler’s Wells on DVD et Axiom Films, 

2008.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

27 

 Derrière eux, au centre de la scène sont alignées, en rangs de quatre par cinq, 

les vingt caisses de l’intérieur desquelles sortiront tour à tour les vingt autres moines. 

C’est à l’intérieur de cette scénographie ouverte que la rencontre des deux univers 

culturels va se produire, que les limites vont s’établir et que les passeurs de territoires 

culturels vont traverser les seuils, et repousser les frontières devenues poreuses des 

sémiosphères. Ce lieu unique de la rencontre offre de multiples possibilités en 

transformant le décor – par suggestions architecturales dues aux (dé)placements des 

caisses de bois pressé –, en divers lieux symboliques chinois. La suggestion opérée 

sur l’imaginaire du spectateur transformera la scène en labyrinthe, en bateau, en fleur 

de lotus, en temple bouddhiste, en grande muraille.  

 

2.3 Le moine : un actant collectif dans la structure actantielle de Sutra 

 La figure du moine est principalement collective, il n’y a pas d’individuation 

de héros, les moines sont le plus souvent présentés tel un actant collectif. Les moines 

Shaolin (Shàolín 少林) sont en fait une figure culturelle chinoise collective mise en 

valeur dans cet esprit à l’intérieur du spectacle Sutra. Cet aspect collectif est rendu 

manifeste, entre autres, par la pratique quotidienne du Kung Fu (gōngfu, 功夫), du 

Taijiquan (Tàijíquán 太极拳) et de la méditation bouddhique, que la collectivité́ 

structurante des moines Shaolin (Shàolín 少林) acquiert pendant tout le processus de 

formation et d’entretien des compétences du moine guerrier, lesquels vont participer 

de la définition d’une forme de vie29 collective. Tout au long de sa vie, le moine 

guerrier Shaolin (Shàolín 少林) va développer, d’une part, la force externe, voire 

surnaturelle du guerrier, et, de l’autre, une force interne spirituelle de ces moines dont 

la réputation dans l’imaginaire collectif les qualifie d’indestructibles.  

 À partir de la première séquence de Sutra, l’éclairage, au départ sombre, 

monte en intensité́ pour dévoiler plus nettement les murs et le plancher de scène 

littéralement gris. Un moine arrive sur scène tout de gris habillé, portant la tenue 

Shaolin (Shàolín 少林 ) duan gua (duàn guà 段 卦) d’été30, avec des bas trois-quarts 

attachés par les rubans traditionnels noirs et des souliers noirs d’entraînement Kung 

Fu (gōngfu 功夫). Tous les moines appartiennent à une corposphère homogénique : 

ils sont habillés de la même façon, insistant ainsi sur l’aspect collectif de la figure du 

moine ; de plus, tous ont les mêmes proportions corporelles ; enfin, le même 

habillement rend inutile tout essai de différenciation, mis à part, bien sûr, le jeune 

moine de 10 ans.  

 Cherkaoui est toujours assis avec le jeune moine, devant le modèle réduit de 

la scénographie constituée par les mini-caisses. Il suit, imite et reproduit avec son 

index de la main gauche les mouvements faits par le moine adulte, lequel exécute la 

première séquence chorégraphiée avec le sabre han jian (hàn jiān 汉奸), en performant 

des mouvements lents, des arrêts brusques et des déplacements en tension, suivis de 

                                                                 
29 Voir Jacques Fontanille, Formes de vie, Liège, Presses Universitaires de Liège, 2015 [en 

ligne] https://books.openedition.org/pulg/2207?lang=fr. 
30 Pour l’entraînement des moines Shaolin (Shàolín 少林) du nord de la Chine, le costume est 

avec des manches trois-quarts ou plein bras, roulées ou non. Les moines Shaolin (Shàolín 少
林) du Sud de la Chine ont une tenue similaire à l’exception qu’ils n’ont pas de manche au 

costume.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

28 

relaxation, en souplesse et stabilité. Le tout est minutieusement reflété par le 

« danseur-manipulateur » des mini-blocs que devient Cherkaoui. Je propose de lire la 

séquence chorégraphiée du moine, pré-arrangée, préconstruite et apprise depuis 

longtemps, comme étant celle qui dirige et entraîne par conséquent la série de 

mouvements imitatifs de Cherkaoui dans son processus d’apprentissage de la culture 

Shaolin (Shàolín 少林), qu’il fait d’ailleurs en compagnie du jeune moine, lui aussi 

débutant son long apprentissage à venir.  

  Nous sommes en présence d’éléments de signifiance structurant la rencontre 

du Soi et de l’Autre dans un programme narratif de type dialectique entre l’ipséité (la 

perception de Soi) et l’altérité (la perception de l’Autre). Chacun des danseurs peut 

être vu d’abord comme un Autre pour le Soi de Cherkaoui ; ensuite, Cherkaoui devient 

un Autre pour chaque Soi des moines Shaolin (Shàolín 少林). C’est bien d’une 

dialectique de l’échange qu’il s’agit. Elle met en place deux conceptions de l’univers 

corporel et du mouvement dansé. L’une est représentative des mouvements et gestes 

de la danse contemporaine, celle de Cherkaoui, venue de l’Occident et l’autre est une 

représentation des mouvements et gestes du Kung Fu (gōngfu 功夫) des moines 

Shaolin (Shàolín 少林) de la Chine du Nord. La dialectique commence par la 

découverte de l’Autre, la mise en contact débute dans la première séquence de Sutra, 

laquelle met en perspective deux entités actantielles en position de sujets de la quête, 

soit un homme et un jeune garçon, assis face-à-face les jambes croisées. Ils dialoguent 

au moyen de gestes du haut du corps et du déplacement des mini-caisses. Ces 

dernières finiront par devenir une sorte de figure de la mise en abyme de l’ensemble 

du spectacle, par le jeu des déplacements, en effet de miroir, dans un mini-univers 

fonctionnel, représentatif, ou plutôt en mode reflet, pour continuer la métaphore du 

miroir, de l’univers des êtres humains sur la scène. L’un et l’autre ne sont pas en 

opposition, mais plutôt dans un processus de découverte et de construction 

collaborative de chacun des danseurs. C’est bien à travers une suite d’activités ou, 

encore, d’étapes que le phénomène de la traversée des frontières culturelles est perçu 

et rendu praticable. Ces étapes menant à la traversée conditionnelle des limites ou des 

seuils, par les passeurs de frontières, deviendront tout au long du spectacle : 1- établir 

le contact, 2- percevoir les mouvements de l’Autre, 3- apprendre et acquérir un savoir-

faire pour développer une compétence, et, enfin, 4- devenir l’Autre.  

  Le premier segment constitue la première des deux étapes de la prise de 

contact. Il s’agit pour Cherkaoui d’entrer en contact avec l’univers des arts martiaux 

chinois, d’abord via le jeune moine, mais aussi via l’arrivée d’un moine Shaolin 

(Shàolín 少林), qui performe une série de mouvements avec le sabre long. Cherkaoui 

regarde le jeune moine tout en transposant les mouvements du corps du moine, avec 

des mouvements du danseur-manipulateur à l’aide de son bras gauche, au-dessus des 

mini-caisses. Le regard joue un rôle clé́ dans cette première activité́ de l’établissement 

du contact. En effet, Cherkaoui regarde le moine performer, s’en approche par derrière 

les caisses et se place en position de spectateur regardant la performance. Le jeu de 

mouvements de bras est le second élément de la prise de contact. Il se fait d’abord 

avec le jeune moine, le contact visuel étant fait entre les deux protagonistes, et la suite 

via un processus mimétique de Cherkaoui, et les premières réactions du jeune moine, 

lequel est aussi en processus d’établissement du contact avec Cherkaoui, l’Occidental. 

Leurs gestes sont rapidement complémentaires et, de ce fait, donnent les bases d’une 

forme de dialogue gestuel. Le dialogue se construit à l’aide de gestes et de répliques 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

29 

à ces gestes : par exemple, les enchaînements de mouvements de bras étirés, courbés, 

allongés, avec ou sans rotations du poignet, de la main, l’index et le majeur tendus 

pour simuler le sabre. Dans la tradition des arts martiaux chinois, le « sabre invisible » 

est présent dans les chorégraphies impliquant un sabre (qu’il soit authentique ou un 

sabre mou), que ce soit en Taijiquan (Tàijíquán 太极拳) ou dans d’autres formes de 

Kung Fu (gōngfu, 功夫) : techniquement, ce sont l’index et le majeur tendus et collés 

ensemble qui forment le « sabre invisible ».  

  Tous les gestes produits par le moine Shaolin (Shàolín 少林) sont transformés 

en figures produites par le haut du corps de Cherkaoui, elles sont re-contextualisées 

dans le micro-univers délimité́ par la caisse argentée de Cherkaoui. Il est à noter que 

dans cette séquence, Cherkaoui reste en contact unique, dans le micro-univers de sa 

caisse, avec le jeune moine. Il n’entre pas en contact direct avec le moine qui exécute 

la séquence chorégraphique au centre de la scène avec le sabre han jian (hàn jiān 汉

奸). Le corps-objet, tel que le conçoit Jacques Fontanille dans sa sémiotique du corps, 

nous donne un éclairage suffisant pour emprunter cette voie de la sémiotique. 

Lorsqu’il s’agit d’analyser la pertinence d’un acte ou d’une action impliquant le corps, 

Fontanille écrit :  

L’approche sémiotique du corps doit en outre assumer l’ambivalence persistante, 

qui résulte du double statut du corps dans la production des ensembles 

signifiants : 1) le corps comme substrat de la sémiose, et en tant que motif 

théorique ; 2) le corps comme figure ou configuration sémiotique, en tant que 

manifestation observable dans les textes et les sémiotiques-objets en général31. 

 Dans le premier cas, où le corps est un substrat de la sémiose, il s’agit pour 

moi de le lire en tant que corps-actant singulier ou pluriel, et dans le second cas, dit 

Fontanille, il s’agit, entre autres, de faire l’identification des figures modales de la 

corporéité. Le Vocabulaire de Driss et Ducard précise à l’entrée « modalité » : « On 

reconnaît en général que les modalités que sont le vouloir, le devoir, le pouvoir, le 

savoir et le croire modalisent aussi bien l’être que le faire32 ». D’entrée de jeu, et afin 

d’éviter toute perception erronée du point de vue adopté ici, je propose de revoir la 

conception sino-centrique du corps, laquelle est, depuis l’antiquité́ chinoise, 

notamment avec le taoïsme, toujours très présente dans l’actuel enseignement des arts 

martiaux chinois. La sinologue Anne Cheng écrit à ce propos :  

Dans le Huainanzi, un essai de synthèse de toute la spéculation ancienne dans 

une perspective taoïsante dont l’influence imprègnera toute la pensée Han, est 

exposée une conception du commencement du monde, non pas comme création, 

mais comme déploiement de la réalité́ en trois temps à partir du « souffle 

originel » (yuanqi 元气). Celui-ci commence par se différencier en Yin et Yang, 

en Ciel et Terre, puis se particularise à travers les quatre saisons, pour enfin se 

diversifier à l’infini dans les dix mille êtres, suivant un processus de « formation-

transformation » (zaohua 造化)33.  

                                                                 
31 Jacques Fontanille, Corps et sens, Paris, PUF (Formes sémiotiques), 2011, p. 6. 
32 Driss Ablali et Dominique Ducard [dir.], « Modalité́ » dans Vocabulaire des études 

sémiotiques et sémiologiques, Paris-Besançon, Honoré Champion et Presses universitaires de 

Franche-Comté́, 2009, p. 225. 
33 Anne Cheng, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Éditions du Seuil (Points-Essais), 1981, 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

30 

 Cet extrait est éclairant quant à la conception cosmologique de l’Homme, un 

être corporel et spirituel, dans la civilisation chinoise ancienne, laquelle va se 

perpétuer jusqu’à nos jours à l’intérieur des enseignements des arts martiaux chinois. 

En effet, les concepts du yin (yīn 阴) et du yang (yáng 阳) sont en relation directe avec 

les énergies de l’Univers. Cheng mentionne qu’« [e]n vertu de cette vision corrélative, 

l’Homme, en tant qu’agent cosmique, est mis en relation terme à terme avec le Ciel et 

la Terre34 ». Puis, elle cite un texte de Huainan35 dans lequel il y décrit les éléments 

cosmogoniques :  

 
Le Ciel a ses quatre saisons, ses cinq agents, ses neuf divisions et ses trois cent 

soixante-six jours ; de la même façon, l’Homme a ses quatre membres, ses cinq 

viscères, ces neuf orifices et ses trois-cent soixante-six jointures. Le Ciel connaît 

vent, pluie, froid et chaleur ; de la même façon, l’Homme prend et donne, 

connaît joie et colère. Avec le Ciel et la Terre, l’Homme constitue une troisième 

force dont l’esprit est le maître36. 

 

Les éléments de cette conception cosmologique de l’univers se révèlent aussi 

signifiants à l’intérieur de l’univers des arts martiaux utilisés dans le spectacle Sutra. 

L’effet de frontière culturelle reste important pour le spectateur qui se doit d’en 

franchir les seuils et les limites afin de lire et de comprendre les éléments de 

signifiance reliés à cette cosmologie proprement chinoise. Regardons maintenant 

comment cette traversée des frontières est rendue possible ou non à travers deux 

isotopies signifiantes. 

 

 

2.4 La figure du moine Shaolin (Shàolín héshàng 少林和尚) et la 

traversée des frontières  

 2.4.1 L’Isotopie de la /Caisse/  

 Dans la neuvième séquence Shi Yangdong et Cherkaoui jouent ensemble dans 

l’espace restreint d’une seule caisse. Ils seront toujours contenus dans ce seul espace 

confiné de la caisse métallique, laquelle est tenue verticalement et ouverte vers le 

public. La musique de cette séquence est plus lente. Il s’agit d’une petite musique 

douce avec des notes légères.  

 L’éclairage s’assombrit, pour ne plus éclairer que la caisse ouverte où se 

retrouveront Cherkaoui et Shi Yangdong pour leur duo exploratoire d’échange et de 

découverte, de collaboration pour s’aider l’un l’autre à réaliser des figures à l’intérieur 

de ce petit espace clos aux frontières nettes (Figure 2).  

 

 

 

                                                                 
p. 298. 
34 Anne Cheng, op. cit., p. 300. 
35 Ibidem, p. 298. 
36 Huainan dans Anne Cheng, op. cit., p. 300. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

31 

 

Figure 2 : Les danseurs en contact physique 

 

  Les premiers mouvements de Cherkaoui montrent bien qu’il se heurte aux 

murs de la caisse. Il s’y frappe, pousse, explore des mains. C’est, somme toute, la 

première fois que les mouvements de Cherkaoui peuvent être associés à une forme de 

danse contemporaine, par le rythme, les déplacements, la souplesse et les jeux de bras 

et de jambe, qu’il étire, appuie aux parois, fait glisser presque comme un 

contorsionniste qui explorerait l’espace confiné, mais qu’il lui est permis d’utiliser à 

sa guise et ce, à l’intérieur d’une sémiosphère chinoise. Cherkaoui quitte donc ici la 

posture externe de spectateur ou d’observateur ou encore de manipulateur-danseur, 

qu’il avait jusqu’à ce moment du spectacle. Cette première séquence, où il danse 

réellement dans son style, se fait en duo avec Shi Yangdong qui arrive dans l’espace 

clos par le dessus de la caisse en exécutant une pirouette maintenue par les mains pour 

finalement être rattrapé par Cherkaoui. Les deux artistes vont maintenant tester leurs 

habiletés respectives, de danseur et de jeune moine Shaolin (Shàolín 少林). 

 La ressemblance des mouvements des deux protagonistes est ici frappante : 

étirement des jambes et grand écart debout, renversement des corps en pont arrière, 

position fœtale accroché aux parois de la caisse, équilibre sur les pieds renversés, 

contact hésitant des mains (le niveau de confiance totale n’y est pas encore), jeu 

d’équilibre par les mains, pont suspendu, poussée de Shi Yangdong vers le haut pour 

sortir de la caisse et, finalement, auto-enfermement de Cherkaoui sous sa caisse.  

 Cherkaoui entre en action avec le jeune enfant-moine au milieu de la scène avec 

lequel il fera un duo (ou un pas-de-deux), à l’intérieur de la caisse métallique placée 

à la verticale au centre de la scène. Cette caisse métallique est associée depuis le début 

du spectacle au point de rencontre permis (position E3 et S3 du modèle de Manar 

Hammad présenté plus haut à la note 19) entre les deux civilisations, l’européenne-

occidentale et la chinoise-orientale. L’exploration artistique des deux protagonistes 

peut facilement se laisser interpréter au contact exploratoire de deux cultures, l’une 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

32 

occidentale et l’autre orientale, lesquelles se rencontrent pour former le projet 

commun d’un spectacle de danse contemporaine avec les arts martiaux Shaolin 

(Shàolín 少林). Nous voici donc dans la phase trois du processus de traversée des 

frontières à savoir l’apprentissage et l’acquisition d’un savoir-faire et d’un savoir-être 

nouveau en vue de développer une compétence corporelle et culturelle. Cherkaoui et 

le jeune enfant-moine sont coincés à l’intérieur de la caisse, leur seul environnement 

de création ; et, tel un couple d’artistes en période exploratoire, ils font un duo dans 

lequel leurs bras, leurs jambes et leurs corps vont se toucher, s’entremêler, se joindre, 

se soulever, se soutenir, se disjoindre dans une sorte de duo d’échange culturel. Ici, la 

séquence n’a rien à voir avec le Kung Fu (gōngfu, 功夫), elle parait plutôt être (sans 

l’être bien sûr) une sorte d’improvisation scellée à l’intérieur d’une boîte trop petite 

pour deux. Ce contact des deux cultures, dans le respect du corps de l’Autre, rappelle 

les contraintes socio-politiques auxquels sont liés les artistes appartenant à deux 

univers culturels bien définis. Ces artistes veulent co-construire un spectacle de danse, 

mais ils doivent respecter un certain encadrement illustré ici à travers une sorte 

d’enfermement dans la caisse contraignante, expression de la culture de l’autre. 

Cherkaoui engage sa recherche avec le jeune moine qui, lui aussi, est au début de sa 

quête de l’illumination par les arts martiaux et la méditation. Les prises de contact se 

font à différents points du corps : jambes allongées, tête-cuisses, fessier-ventre, tête-

tête, jambe-jambe, etc. et les mouvements des corps rapprochés hors de la martialité 

par la création chorégraphique qu’apporte Cherkaoui dans la production. Une autre 

isotopie, celle du /mur/ me servira maintenant pour illustrer mon propos.  

 

2.4.2 L’Isotopie du /Mur/ 

 La vingt-sixième séquence de Sutra présente les moines en train de 

transformer les caisses alignées en un mur que Cherkaoui va explorer en détail. Le 

mur peut rappeler la Grande muraille de Chine, le mur de Berlin, ou tout autre mur 

érigé par une collectivité d’humains appartenant à une civilisation, le /Soi/ appartenant 

à la collectivité, à l’ipséité, vis-à-vis d’autres humains qui appartiennent à d’autres 

civilisations, les /Eux/ de l’altérité.  Cherkaoui explore le mur à la recherche d’une 

ouverture, d’un passage, d’une voie d’accès. Le danseur est à la recherche du seuil, de 

l’espace E3 du modèle de Hammad (décrit plus haut, au point 1), d’un espace qui lui 

permettrait de traverser les frontières culturelles, et d’aller voir de l’autre côté de sa 

propre sémiosphère culturelle, soit dans l’autre sémiosphère culturelle. Il touche le 

mur, regarde entre les fentes, court, se plie, remonte, se plie à nouveau. Il fait 

définitivement un effort pour traverser ou, à tout le moins, pour trouver une brèche, 

une faille, qui lui permettrait de passer de l’autre côté, d’ouvrir une voie de passage 

vers l’Autre. Mais il se heurte uniquement à l’espace E4 du modèle de Hammad. 

L’unique réponse possible du sujet S4 sur la muraille est l’interdiction de passer, un 

droit d’accès refusé. L’éclairage scénique est redevenu sombre avec un minimum 

d’éclairage sur le mur. 

 La musique du piano reprend. Des notes douces, hésitantes, puis de manière 

plus assurée et régulière. L’éclairage est remis en haut du mur laissant paraître deux 

soldats se dressant debout sur le mur, armés de lances (biāoqiāng 标枪) (Figure 3).  

  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

33 

 

Figure 3 : Sur le mur, un moine armé d'une lance 

 

 Les deux soldats vont faire une séquence de combat à la lance toujours en 

restant en position debout sur le mur, tandis que Cherkaoui continue son stratagème 

d’exploration du mur dans l’espoir de pouvoir traverser de l’autre côté (Figure 4). 

 

 

Figure 4: Combat sur le mur et Cherkaoui explore le mur 

 

Pendant ce temps, Shi Yangdong a utilisé les mini-caisses pour reproduire en 

miniature la même structure du mur. Puis, il va rejoindre Cherkaoui en face du mur et 

il frappe à la caisse située immédiatement entre les deux soldats. Avec le « code 

d’accès secret » qui fait ouvrir la porte, la caisse bouge vers l’avant et Shi Yangdong 

passe immédiatement de l’autre côté du mur, par l’ouverture temporaire créé dans le 

mur, une courte période d’ouverture, soit tout juste le temps de traverser le mur, en 

laissant Cherkaoui seul de son côté (Figure 5).  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

34 

 

Figure 5 : La traversée autorisée de la muraille pour l’enfant 

 

 La grande muraille de Chine est ici figurée par les dix-sept caisses alignées 

de façon très serrée. Présente dans le paysage de la Chine depuis le IIIe siècle avant 

J.-C., la Grande muraille a été détruite et reconstruite maintes fois jusqu’au XVIIe 

siècle. Sa première utilité était de défendre la Chine antique contre les envahisseurs, 

notamment les Mongols. Elle apparait dans différents arts chinois et dans des films 

chinois à grand déploiement, comme celui de Zhang Yomou (2016), The Great Wall 

une co-production Chine/ États-Unis. Plus modeste dans Sutra, la Grande muraille ne 

fait qu’apparaître dans l’imaginaire du spectateur par le pouvoir de suggestion de 

l’assemblage formé par les caisses de bois. Aucun autre artifice ne vient ajouter une 

dimension réaliste à la scène. Les deux combattants armés de lances (biāoqiāng 标枪) 

font leur chorégraphie sur les caisses. La barrière physique que constitue ce mur a 

pour rôle d’empêcher Cherkaoui de traverser de l’autre côté ; seul Shi Yangdong 

réussit à le faire en frappant sur une caisse ce qui ressemble à un code secret, qui 

permet d’ouvrir une brèche et d’assurer son passage de l’autre côté et ainsi à rejoindre 

la collectivité du /nous/.  

 La dimension interculturelle de cette séquence est très marquée par le clivage 

voulu et entretenu de part et d’autre de la frontière hautement gardée. La muraille est 

un élément-clé de la sémiosphère culturelle chinoise qui vient clore toute possibilité 

de contact avec des cultures limitrophes, qui risqueraient, notamment, de la mettre en 

péril, soit par l’influence de l’Ouest ou par la dénaturation des traditions culturelles. 

Cherkaoui est empêché de traverser de l’autre côté du mur malgré ses multiples 

tentatives de voir et d’aller de l’autre côté de cette muraille, de cette frontière reste 

impossible à traverser sans en connaitre le code d’accès (Figure 5).  

  Les civilisations sont ainsi gardées par et dans les limites imposées par le mur 

et la métaphore de la Grande muraille qu’il construit, ou celle de tout autre mur 

séparant des civilisations. Comme avec le film The Great Wall37, il semble toujours 

                                                                 
37 Il s’agit du film le plus cher jamais tourné en Chine (avec un budget de 150 millions de 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

35 

difficile pour la Chine d’augmenter son rayonnement. Le clivage culturel est, me 

semble-t-il, bien souvent au rendez-vous comme l’illustre la séquence du « Mur » 

dans le spectacle de Cherkaoui.  

 

 2.5 Le territoire culturel et la culture martiale déterritorialisée  

 La dernière séquence de Sutra donne à voir les caisses disposées en forme de 

« U » ouvert vers la salle. La musique reprend, les cordes mènent la mélodie, 

l’éclairage est clair partout. Sur scène un moine adulte, Cherkaoui et Shi Yangdong 

restent visibles. Le moine entame une chorégraphie Shaolin (Shàolín 少林) – 

mélangeant les styles du Dragon, de la Grue, du Serpent et de l’Aigle. Puis, il quitte 

l’espace central et les autres moines entrent sur scène marchant d’un pas cérémoniel, 

les mains en position du Bouddha. Tous, incluant Cherkaoui et Shi Yangdong, 

participent ensemble au cérémonial final (Figure 6).  

 

Figure 6 : Cherkaoui et Shi Yangdong intégrés au cérémonial collecti f 

 Après un salut, commence une séquence de Kung Fu Shaolin (Shàolín gōngfu 

少林功夫) de manière synchrone. Un fait intéressant est que Cherkaoui, arrivant au 

bout de sa quête d’apprentissage et d’échange interculturel, entre la sienne et la culture 

Shaolin (Shàolín 少林), fait exactement les mêmes mouvements que les moines avec 

une aisance manifeste. Cherkaoui est donc maintenant intégré entièrement à la 

chorégraphie finale des moines (Figure 7). Après les séances d’observation, 

d’apprentissage et de jeu mixant les cultures, Cherkaoui apparait maintenant 

complètement intégré à la communauté Shaolin (Shàolín 少林). Il se confond à 

l’ensemble du groupe pour, en dernière instance, confirmer l’étape finale de partage 

et du « devenir l’Autre ». Cherkaoui prouve ainsi son intégration, ou plutôt son 

absorption dans la culture Shaolin (Shàolín 少林) à travers sa parfaite synchronisation 

à la séquence de gestes et mouvements des moines Shaolin (Shàolín 少林). Enfin, les 

                                                                 
dollars US). Toutefois, il n’a tenu l’affiche que trois jours à la suite de mauvaises critiques et 

à de faibles entrées en salle. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

36 

moines sortent de scène, seuls restent quatre d’entre eux pour le segment suivant. Il y 

aura trois blocs successifs de quatre moines qui vont entreprendre les segments de la 

chorégraphie auxquels les autres moines vont venir se joindre. Et, pour finir, il y aura 

une explosion de Kung Fu (gōngfu, 功夫 ) durant laquelle tous participeront à un 

rythme rapide, effréné, jusqu’à la pose finale où tous ont le poing par terre, le dos 

courbé et les jambes en position de repos. Lentement la lumière s’éteint, elle devient 

bleue, avant de terminer en noir complet. La musique s’arrête et c’est la fin du 

spectacle. 

 

Figure 7 : Cherkaoui en symbiose avec les moines 

 

 Le salut final se fait en ligne les mains en position du Bouddha, puis viennent 

s’ajouter les cinq musiciens qui eux font un salut classique. Finalement, tous les 

artistes quittent l’espace de jeu central. Ils vont enfin revenir en faisant, chacun son 

tour, une mini-séquence de salutation finale composée de divers sauts, acrobaties, et 

mouvements de Kung Fu (gōngfu, 功夫). Chaque artiste martial présente sa mini-

séquence avec des mouvements différents des autres, comme s’il s’agissait d’un 

résumé visuel des variations de l’art martial sous le thème de la fusion des cultures, 

car ils ont intégré Cherkaoui comme l’un des leurs avec ses différences et ses 

particularités de performance du Kung Fu (gōngfu, 功夫). Ils se placent tous en demi-

cercle, incluant les musiciens, et saluent une dernière fois avec les mains en position 

du Bouddha. 

 Dans la scène finale, l’apprentissage de Cherkaoui semble être arrivé à son 

parachèvement. En effet, le danseur a traversé les trois types de frontières identifiées 

par Finol, soit les micro-frontières, les macro-frontières et les imaginaires corporels 

propres à la corposphère du Kung Fu Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫 ) et il entre 

dans la séquence en produisant ce qui ressemble maintenant aux mêmes mouvements 

que ceux produits par les moines Shaolin (Shàolín 少林) sur scène. Toutefois, le 

phénomène auquel le spectateur assiste est de l’ordre de la pratique martiale et du 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

37 

rendu d’une technique apprise. Cherkaoui est intégré à l’ensemble de la chorégraphie 

des moines en proposant une version recopiée des mouvements qui, au demeurant, 

ressemblent à ceux authentiques produits par les moines. Mais Cherkaoui, n’est pas 

un moine, il ne maîtrise pas les formes dans le fin détail de leurs techniques. 

Cependant, il propose une copie vraisemblable de l’authenticité Shaolin (Shàolín 少
林) ou, dit autrement, un spectre de mouvements imitatifs en termes de Kung Fu 

Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫 ).  

  Le phénomène de transculturation de la réalité Shaolin (Shàolín 少林) s’avère 

plus ou moins possible en quelques mois d’apprentissage et de pratique culturelle 

intégrée. Prétendre le contraire serait de l’ordre de la mystification culturelle. De cette 

manière « il faudra[it] en outre se demander si au simple faire-semblant 

caractéristique de la supercherie, s’ajoute un laisser-croire mystificateur38. » L’effet 

produit par Cherkaoui n’est nullement celui d’une supercherie, mais plutôt un effet 

positif, un produit de l’échange interculturel avec les moines, d’une traversée des 

frontières culturelles. Il s’agit d’une appropriation culturelle, certes, mais consentie 

par les moines Shaolin (Shàolín 少林). Au lieu d’une disqualification du danseur 

Cherkaoui « dansant » le Kung Fu Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫 ), qui aurait été 

obtenu par un laisser-croire mystificateur, nous avons plutôt affaire à une incursion 

artistique (esthétique) et spirituelle (culturelle) de Cherkaoui dans la culture Shaolin 

(Shàolín 少林), avec le consentement des moines Shaolin (Shàolín 少林) et de leur 

abbé. Tous ensemble, ils célèbrent la tradition des arts martiaux chinois Shaolin 

(Shàolín 少林), comme un élément important de la culture chinoise, et ils célèbrent 

surtout la rencontre inusitée avec la danse contemporaine occidentale.  

Par ailleurs, pour désigner les manifestations typiquement 

phénoménologiques, du mouvement martial, Ouédraogo, parle du caractère martial 

comme d’un état d’esprit qui deviendra un geste. Il s’agit, écrit-il, « […] 

d’incorporation pour désigner le processus de mise en corps par le corps interprétant 

(corps-actant), le passage de l’acorporéité (état de non-corps) à la corporéité (état de 

corps). Sous ce rapport, le martial est d’abord un état d’esprit, une idée, une 

philosophie qui devient ensuite geste. L’incorporation fait de l’art martial une 

philosophie pratique39. » 

Dans cet ordre d’idées, j’ajoute que le « corps-actant-martial » par sa relation 

au corps-esprit relève, en définitive, de la sémiotique des formes de vie. Le système 

de valeurs martiales des moines Shaolin (Shàolín 少林) n’est pas verbalisé ou discuté 

en tant que tel dans le spectacle Sutra, il est toutefois représenté, démontré en sous-

entendu constant dans l’exécution collective des figures martiales du Kung Fu Shaolin 

(Shàolín gōngfu 少林功夫). Les vertus de la forme de vie Shaolin (Shàolín 少林) sont 

maintenant répandues à travers le monde, notamment, dans les écoles de Kung Fu 

Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫) ou de wushu (wǔshù 武术) : l’éthique martiale y 

est transmise, encore de nos jours, pour créer un esprit de corps et, en définitive, une 

identité commune. Le contact avec les arts martiaux, que ce soit à titre de pratiquant 

ou à titre de spectateur, comme avec Sutra, place donc le non initié face aux vertus 

                                                                 
38 Jean-François Jeandillou, Esthétique de la mystification. Tactique et stratégies littéraires, 

Paris, Les Éditions de Minuit (Propositions), 1994, p. 45.  
39 Mahamadou Lamine Ouédraogo, art. cit., p. 134. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

38 

célébrées avec les arts martiaux, spécialement avec le Kung Fu Shaolin (Shàolín 

gōngfu 少林功夫) et le Taijiquan (Tàijíquán 太极拳) tels que pratiqués par les 

moines Shaolin (Shàolín 少林).  

 

 Conclusion  

 La porosité des frontières territoriale de la culture  

 Cette analyse de Sutra m’a permis de dégager certains éléments constitutifs 

du langage scénique des arts martiaux Shaolin (Shàolín 少林) en tant qu’éléments de 

théâtralité greffés au langage de la danse contemporaine, lesquels sont ensemble mis 

au service des relations interculturelles sino-européennes, et de la reconstruction en 

même temps que la diffusion des valeurs traditionnelles chinoises. En effet, nous 

avons vu comment le spectacle de danse contemporaine du chorégraphe-danseur Sidi 

Larbi Cherkaoui pouvait mettre en scène une rencontre interculturelle sino-

européenne, où aucun protagoniste ne domine l’autre. Nous avons plutôt été mis en 

présence d’artistes européens et chinois où les actants du spectacle sont situés, de part 

en part, dans une relation dialogique ayant pour but ultime la découverte du Soi et de 

l’Autre. L’un apprend de l’autre et l’autre apprend de l’un pour qu’ensemble ils 

puissent accéder au « devenir l’Autre » au sens philosophique et esthétique. 

 Si le Kung Fu Shaolin (Shàolín gōngfu 少林功夫) peut être inclus dans un 

spectacle de danse dite contemporaine, sans perdre de son authenticité de Kung Fu 

(gōngfu, 功夫) et de Taijiquan (Tàijíquán 太极拳), c’est parce qu’un danseur-

chorégraphe, Cherkaoui, en a voulu ainsi. L’approche exploratoire des corposphères 

qui a été choisie permet à Cherkaoui, autant qu’au spectateur, de faire l’expérience 

des arts martiaux Shaolin (Shàolín 少林) dans leur authenticité. En même temps, cet 

effet d’authenticité ou de vérité est renforcé par l’approche dramaturgique de 

Cherkaoui qui se place lui-même dans le rôle de l’apprenti, en faisant équipe avec le 

petit moine Shaolin (Shàolín 少林 ). Si le langage du Kung Fu (gōngfu, 功夫) et celui 

du Taijiquan (Tàijíquán 太极拳 ) ont un lien avec la danse, c’est bien par 

l’apprentissage et la pratique de techniques corporelles et, finalement, de la mise en 

scène chorégraphique, laquelle est placée au quart de tour, tout comme la danse le fait 

pour sa pratique. Les moines mêmes devenus maîtres dans leurs arts reçoivent 

régulièrement dans leur pratique quotidienne des correctifs de leurs propres maîtres. 

Un simple placé de tête ou de bras fera toute la différence dans l’effet produit en 

spectacle. Plus les mouvements auront l’air facile à exécuter plus il y aura eu du travail 

de répétition et de précision sous la supervision d’un grand maître.  

 La corposphère Shaolin (Shàolín 少林) qui est présentée avec Sutra est 

composée essentiellement de corps masculins qui sont à peu près tous de formes 

similaires pour l’observateur externe. De plus, les moines ont maîtrisé des techniques 

corporelles ancestrales transmises de génération en génération. Or, chacun des moines 

pourra exécuter les mêmes techniques apprises et maîtrisées sans qu’il y paraisse trop 

de différences dans l’exécution mais plutôt qu’il s’y manifeste une symétrie 

séquentielle dans les mouvements du groupe. C’est par la répétition quotidienne 

constante et supervisée par un maître que les moines développent les automatismes 

du corps nécessaires à la reproduction des mouvements et des gestes, à l’identique et 

au rythme du groupe. De même, les figures de la corposphère dévoilent les artefacts 

de l’art martial réincorporés (reembedded), lesquels restent toujours fidèles aux 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

39 

enseignements de la lignée et aux techniques ancestrales Shaolin (zǔchuán Shàolín 

jìfǎ祖传少林技法). 

 J’ai analysé le spectacle Sutra pour lequel j’ai mis l’accent sur le processus 

de collaboration entre Cherkaoui et les moines Shaolin (Shàolín 少林). Le langage 

théâtral s’est avéré être saisissant, d’abord par l’apport de la scénographie qui utilise 

des caisses de bois pressé pour construire l’environnement scénique où évoluent les 

artistes ; ensuite, par ses formes stylisées et par un espace dramatique symbolique. 

Cette esthétique de l’art martial scénique se veut une exploration de la culture de 

l’Autre en en marquant les points d’explosion (Lotman) de la forme culturelle. De 

plus, le langage des arts martiaux Shaolin (Shàolín 少林) est mélangé avec celui de la 

danse contemporaine amenée par Cherkaoui. Les mouvements corporels des moines 

et ceux de Cherkaoui sont placés dans un contexte dialogique où l’un explore l’autre 

en se situant dans sa propre sémiosphère culturelle pour terminer le spectacle dans 

une fusion des langages et des sphères culturelles identitaires, dans une aspiration à 

l’universel. Chacun aura appris de l’autre pour le découvrir et le devenir.  

 Par ailleurs, il serait pertinent de savoir si et comment le contact interculturel, 

tel qu’il est manifesté dans Sutra, pousserait le spectateur occidental à réfléchir sur 

ses propres valeurs de vie. Est-ce que les frontières culturelles avec ses seuils et ses 

ponts sont ainsi perméables et praticables ? Et quels en seraient les impacts sur la 

notion porosité de la frontière culturelle ? D’autres recherches pourraient ainsi être 

menées en ce sens.  

 

BIBLIOGRAPHIE 

Ablali, Driss et Dominique Ducard [dir.], Vocabulaire des études sémiotiques et 

sémiologiques, Paris-Besançon, Honoré Champion et Presses universitaires 

de Franche-Comté, 2009. 

Alexandroff, Ivaylo, Architectonics of Theatrality. Theatre Performance in a Semiotic 

Perspective, Frankfurt am Main, Peter Land Ed. (Academic Research), 2015. 

Benveniste, Émile, Dernières leçons. Collège de France 1968 et 1969, Paris, EHESS, 

Gallimard, Seuil (Hautes études), 2012. 

Cheng, Anne, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Éditions du Seuil (Points-Essais), 

1981.  

De Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale, Paris, Éditions Payot & 

Rivages (Petite Biblio Payot Classiques), 2016 [1916, 1922, 1931, 1949].  

Descola, Philippe, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard (Folio Essais), 2005. 

Finol, Jose Enrique, On the Corposphere: Anthroposemiotics of the Body, Berlin et 

Boston, De Gruyter Mouton (Semiotics, Communication and Cognition), 

2021. 

Finol, Jose Enrique, « On the Corposphere », dans Chinese Semiotic Studies, vol. 10, 

no 3, septembre 2014 [en ligne] 

https://www.researchgate.net/publication/286892894_On_the_Corposphere 

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/css-2014-0032/html 

Finol, Jose Enrique, « Antropo-Semiótica y Corposfera: Espacio, límites y fronteras 

del cuerpo », dans Opción, vol. 30, no 74, 2014, pp. 154-171. 

Finol, Jose Enrique, « Contribución a la Corposfera: Espacio, límites y fronteras del 

cuerpo. Conferencia inaugural en el VII Congreso Latino-americano de 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

40 

Semiótica », San Luis Potosí Universidad Autónoma de San Luis Potosí, 

Mexique, 19-23 février 2014.  

Finol, Jose Enrique, « La Corposfera: imaginarios, fronteras y límites de las 

semióticas del cuerpo. Conferencia inaugural en el VIII Congreso 

Internacional Chileno de Semiótica », Universidad del Bio-Bio, Chili, 9-11 

octobre 2013.  

Finol, Jose Enrique, « On the Corposphere. Towards a Cartography of the Body », 

dans Epistémè, no 6, 2011, pp. 1-22. 

Finol, Jose Enrique, « La Corposfera: para una cartografía del cuerpo. VI Congreso 

Venezolano Internacional de Semiótica », Trujillo, Venezuela, Universidad 

de Los Andes, 14-16 juillet 2010.  

Fontanille, Jacques et Nicolas Couégnas, Terres de sens. Essai d’anthroposémiotique, 

Limoges. PULIM (Semiotica Viva), 2018. 

Fontanille, Jacques, « La sémiosphère mise à l’épreuve de l’énonciation anthropo-

sémiotique », dans Bakhtiniana, vol.14, no 4, octobre-décembre 2019, pp. 61-83 

[en ligne] 

https://www.scielo.br/j/bak/a/x9Pzft5RrTL8rVcS93zFMhJ/?format=pdf&lang=fr 

Fontanille, Jacques, Formes de vie, Liège, Presses Universitaires de Liège, 2015 [en 

ligne] https://books.openedition.org/pulg/2207?lang=fr 

Fontanille, Jacques, Corps et sens, Paris, PUF (Formes sémiotiques), 2011. 

Gagné, Sylvain, « Les arts martiaux Shaolin (Shàolín 少林) en spectacles vivants: 

dans Sutra, Chun Yi – The Legend of Kung Fu 

et Shaolin Warriors – The Legend Continues », thèse de doctorat en littérature 

et arts de la scène et de l’écran, Québec, Université Laval, 2021, 338 f. [en 

ligne] https://corpus.ulaval.ca/jspui/handle/20.500.11794/70722 

Hammad, Manar, « Présupposés sémiotiques de la notion de limite », dans Hammad, 

Manar, Sémiotiser l’espace. Décrypter architecture et archéologie, Paris, 

Éditions Geuthner, 2015, pp. 125-139. 

Jeandillou, Jean-François, Esthétique de la mystification. Tactique et stratégies 

littéraires, Paris, Les Éditions de Minuit (Propositions), 1994.  

Ouédraogo, Mahamadou Lamine, « Du corps au monde : lecture sémiotique d’une 

scénographie martiale chinoise (La boxe en cinq pas) », dans Journal of 

Foreign Languages, Cultures and Civilizations, vol. 3, no 2, 2015. 

Riffaterre, Michael (1983 [1978]), Sémiotique de la poésie, Paris, Seuil (Poétique), 

(traduit de l'anglais par Jean-Jacques Thomas). 

Shi, Yongxin, « Shaolin Kung Fu-a Cultural Treasure for Humanity » dans Journal of 

Chinese Martial Arts Studies, vol. 1, été 2009, non paginé [en ligne] 

http://www.martialstudies.com.hk/article2.html (Consulté le 18 novembre 

2021). 

Urbain, Jean-Didier, « Vers une sémiotique de la culture. De la mort au tourisme », 

dans Communication & Langages, no 173, 2012, pp. 3-15 [en ligne] 

https://www.cairn.info/revue-communication-et-langages1-2012-3-page-

3.htm  

 

 

 

 
  


