
Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

97 

Nicoleta Popa Blanariu1 

 

 

 

„CRIZA” REPREZENTĂRII ŞI LIMITELE SEMIOTICII: 

PERFORMANCE CONTEMPORAN2 

 

 
"… o crizǎ a reprezentǎrii care se dezvǎluie prin transformǎri profunde ale 

proceselor şi instanțelor implicate în spectacol"  
 (André Helbo3) 

 

The Crisis of Representation and the Limits of Semiotics: Contemporary Performance 

Abstract 

Prefigured since antiquity (Lucian of Samosata 2009, Augustin 2002), the semiotics 

of the performing arts is very much indebted, in the 1970s and even after that, to the 

linguistic paradigm of structuralism. It has the advantage of having changed the 

perspective on the aesthetic object, but also the disadvantage of not being able to seize 

some aspects specific to the performing arts. The Semiotics of performance emerges 

with the awareness of its vulnerability, of the methodological risk to which it is 

exposed by "this tendency to reduce all the problems of sign to language" (Kowzan 

1968). However, later contributions ingeniously used some acquisitions of linguistics 

and structuralism. The transformations of artistic practice – the "avant-garde" after 

1960 – imposed an adaptation of theoretical discourse. The new semiology dialogues 

with performance theory, communication theories, pragmatics and speech acts theory, 

reception studies, reader-response, theatrical anthropology. In the face of the 

versatility of its "object", it remains to be seen whether, playing the card of maximum 

adaptability, semiotics will be able to truly maintain its "universalizing vocation" 

(Helbo 2016). 

Key-words: crisis, performance, theatre, ritual, drama, semiotics, semiology, 

communication, speech acts, polyphony 
 

 Un proiect în curs: semioticǎ şi artele spectacolului 
 Odatǎ cu maniera de a înţelege şi practica artele spectacolului, se schimbǎ 

firesc abordarea semioticǎ a acestora, împreunǎ cu întregul domeniu al Performance 

and Dance Studies. Cǎtre sfârşitul Antichitǎţii greco-latine, Lucian din Samosata4 şi 

Augustin al Hipponei5 anticipeazǎ o semioticǎ a artelor performative, în special a 

                                                                 
1 Universitatea „Vasile Alecsandri” din Bacău. 
2 O versiune mai amplă, în limba englezǎ, a acestui studiu: Nicoleta Popa Blanariu, "Semiotics 

in Performance and Dance", in Jamin Pelkey (ed.), Bloomsbury Semiotics, III: Semiotics in the 

Arts and Social Sciences (volume editor, Susan Petrilli), London, Bloomsbury Publishing, 

2022 (sub tipar). 
3 André Helbo, "Semiotics and performing arts: contemporary issues", Social Semiotics, 2016, 

26 (4), p. 342. 
4 Lucian din Samosata, Scrieri alese, traducere de R. Hîncu, Bucureşti, Univers, 1983. 
5 Augustin, De doctrina christiana, ediţie bilingvă, traducere de Marian Ciucă, introducere, 

note şi bibliografie de Lucia Wald, Bucureşti, Humanitas, 2002. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

98 

dansului6. În opinia lui Lucian7, înţelegerea dansului depinde de transparenţa iconicǎ 

a semnului coregrafic. Mişcarea descrie acţiuni şi pasiuni, precizând sensul cântecelor 

care o acompaniazǎ. Ea trebuie sǎ aibǎ o semnificaţie „clarǎ”, aşa încât publicul sǎ o 

poatǎ pricepe fǎrǎ ajutorul „cunoscǎtorilor”. Totuşi peste douǎ secole, în Cartagina, 

Augustin8 va sublinia importanţa funcţiei semiotice a comentatorului avizat – a 

„crainicului” – chemat sǎ dezvǎluie sensurile uitate ale dansurilor de pe scenǎ. Rolul 

explicativ al „crainicului” – continuat, în epoca modernǎ, de criticii de teatru şi dans 

– decurge din specificul semiozei coregrafice: semnele sunt „asemǎnǎtoare” cu ceea 

ce desemneazǎ ele, dar „asemǎnarea” se poate manifesta în felurite chipuri. De aceea 

este nevoie de un „consens”9. 
 Prefiguratǎ aşadar încǎ din antichitate, semiotica artelor spectacolului este 

însă mult îndatoratǎ paradigmei lingvistice a structuralismului, mai ales în anii 1930 

– 1940, prin teoria teatralǎ a Şcolii de la Praga, şi chiar mai târziu, în anii 1970. 

Structuralismul are avantajul de a fi schimbat perspectiva asupra obiectului estetic, 

dar şi inconvenientul de a nu putea surprinde unele aspecte specifice artelor 

spectacolului. Acestea nu pot fi reduse la o eventualǎ componentǎ textualǎ (ori la una 

asimilabilǎ funcţionǎrii limbajului verbal)10. Semiotics of performance se naşte având 

conştiinţa propriei vulnerabilitǎţi, a riscului metodologic la care se expune prin 

„tendința de a reduce la limbaj toate problemele semnului”11. Noi simptome ale unei 

crize de identitate vor apărea mai târziu, când natura spectacolului şi abordarea lui 

semioticǎ vor fi insistent repuse în discuţie. Semiotica va încerca, prin urmare, sǎ 

surprindǎ turnura performativǎ a teatrului (the performative turn), care debuteazǎ în 

anii 1960. Într-un astfel de context, semiotica se aratǎ în mod special interesatǎ de 

„criza reprezentǎrii”, criza expresiei corporale, criza textului dramatic (un „invariant” 

al vechiului teatru)12, „criza  regiei « autor-itare »”13. Toate acestea converg cu „ideea 

unui spectacol” (performance) care „nu mai este teatru”14 în accepția lui clasicǎ şi, de 

                                                                 
6 Nicoleta Popa Blanariu, « Le signe agissant. D'une sémiologie de la mimesis vers une 

pragmatique de la performance », SIGNA: Revista de la Asociación Española de Semiótica, 

26 (2017), pp. 493-509; Popa Blanariu, Când gestul rupe tăcerea. Dansul şi paradigmele 

comunicării, Iaşi, Fides, 2008, pp 161-169. 
7 Lucian, op. cit. 
8 Augustin, op. cit., p. 165. 
9 Ibidem. 
10 Hans-Thies Lehmann, Postdramatic Theater, London, Routledge, 1999/ 2006; Eugenio 

Barba, Nicola Savarese (2008/ 2012), Arta secretă a actorului. Dicţionar de antropologie 

teatrală, traducere de Vlad Russo, Sibiu, Teatrul Naţional „Radu Stanca”. 
11 Tadeusz Kowzan, Sémiologie du théâtre, Paris, Nathan, 1992. 
12 "Crisis in representation", "crisis of the body’s mediation", (crisis of) "classic textual 

invariant" (cf. André Helbo, "Semiotics and performing arts: contemporary issues", Social 

Semiotics, 2016, 26 (4), pp. 342-345; André Helbo, Catherine Bouko, Elodie Verlinden, 

«Théâtre et spectacle vivant. Mutations contemporaines », in André Helbo (dir.), Performance 

et savoirs, Brussels, De Boeck, p. 100. 
13 Patrice Pavis, Voix et images de la scène : essai de sémiologie théâtrale, Lille, Presses 

Universitaires de Lille, 1982, p. 238. 
14 "The idea of a performance that isn’t theatre", cf. Allan Kaprow, "Nontheatrical 

Performance", in Essays on the Blurring of Art and Life, edited by Jeff Kelley, Berkeley, 

University of California Press, 1976/ 2020, pp. 163-180. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

99 

asemenea, cu tendința de înlocui „textul dramatic” printr-un „text performativ” 

(performance text)15.  
 În ciuda limitelor modelului structuralist, contribuţii ulterioare au folosit 

ingenios unele achiziţii ale sale şi, de asemenea, ale lingvisticii: Erika Fischer-Lichte 

îşi organizeazǎ The Semiotics of Theater16 în funcţie de trihotomia “systema, norma y 

habla” din „lingvistica integralǎ” a lui Eugen Coşeriu17, iar De Marinis18 aplicǎ 

principiul „dublei articulǎri” la descrierea „acţiunilor fizice” ale actorului. Cu câteva 

decenii mai înainte, Philippe Hamon19 vedea personajul ca pe un semn, „un fel de 

morfem dublu articulat”, manifestat printr-un semnificant discontinuu care trimite la 

un semnificat discontinuu". Astfel înţeles, personajul „face parte” din „paradigma” pe 

care o „construieşte mesajul”.  
 În anii 1970, se pune aşadar în discuţie „posibilitatea unei semiologii 

teatrale”20 inspirate de modelele oferite de ştiinţele limbajului. Este o perioadǎ de 

intense preocupǎri teoretice, având ca obiect un ipotetic „limbaj teatral”. (Cǎutarea 

acestuia îl fascinase, de asemenea, pe Antonin Artaud în anii 1930.) Astfel de 

preocupǎri pregǎtesc terenul pentru o semiologie mai practicǎ şi mai versatilǎ, aptǎ sǎ 

contribuie la analiza unor aspecte concrete ale fenomenului teatral: regia, decorul, 

jocul actorilor. Aceastǎ direcţie prinde contur mai ales în anii 1980, odatǎ cu rezerva 

faţǎ de un „model universal” de semiologie teatralǎ. Se constituie astfel o „metodǎ de 

inspiraţie semiologicǎ”, prin care semiologia se reconciliazǎ cu vechi modalitǎţi de 

abordare a artelor spectacolului: estetica teatralǎ, cronica de spectacol, dramaturgia, 

descrierea mizanscenei21. În aceastǎ etapǎ, „semiologia teatralǎ” se dezvoltǎ mai 

degrabǎ „ca un sistem descriptiv”, „de analizǎ a spectacolului”, decât ca un sistem 

„axiologic”, „de analizǎ a sensului”22. Drept urmare, semiologia teatralǎ îşi pierde 

„radicalismul”, preferând un rol federativ, „de epistemolog, de hermeneut, de 

propedeut”23.  
 Transformǎrile practicii artistice – „avangarda” de dupǎ 1960 – au impus o 

adaptare a discursului teoretic24. Pe de o parte, creatorii postmoderni îşi teoretizeazǎ 

                                                                 
15 Richard Schechner, « L’avant-garde, la niche-garde et la Performance Theory », in André 

Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, p. 25. 
16 Erika Fischer-Lichte, The Semiotics of Theater, Bloomington, Indiana University Press, 

1992.  
17 Eugen Coşeriu, “Sistema, norma y habla”, in Teoría del lenguaje y lingüística general. 

Cinco estudios, Madrid, 1952/1967. 
18 Marco De Marinis, „Travaliul asupra acţiunilor fizice: dubla articulare”, in Eugenio Barba, 

Nicola Savarese, Arta secretă a actorului. Dicţionar de antropologie teatrală, traducere de 

Vlad Russo, Sibiu, Teatrul Naţional „Radu Stanca”, 2008/ 2012, pp. 182-185.  
19 Philippe Hamon, « Pour un statut sémiologique du personnage », Littérature, 6 (6), 1972, 

pp. 86-110. 
20 Patrice Pavis, Voix et images de la scène : essai de sémiologie théâtrale, Lille, Presses 

Universitaires de Lille, 1982, p. 9. 
21 Ibidem. 
22 Fernando De Toro, « Performance : quelle performance ? », in André Helbo (dir.), 

Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, p. 80. 
23 Pavis, Voix et images..., p. 9; André Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique. Introduction », 

Degrés : Sémiotique(s) et propédeutique I, 2021, pp. 184-185, pp. 1-6. 
24 Paul Bouissac, « L’Invisible et l’impensable du spectacle vivant », in André Helbo (dir.), 

Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 103-114; Paul Bouissac, The Semiotics 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

100 

propria practicǎ artisticǎ, teatralǎ sau coregraficǎ, iar, pe de altǎ parte, ei valorificǎ 

teoria (inclusiv cea structuralistǎ, precum Kirby) în activitatea lor de creaţie. Poate 

rezulta astfel o „nonsemiotic performance”25. Semiologia mizanscenei, potrivitǎ cu 

spectacolul clasic, lasǎ loc unei fenomenologii a performance-ului26. Prima 

împrumutǎ ceva din spiritul celei de-a doua cu care încearcǎ o reconciliere sub forma 

unei semiotici „experienţiale”27. Aceasta din urmǎ cautǎ o apropiere a experienţei, a 

trǎirii, de conceptualizarea sa. Ea este mai adecvatǎ spectacolului contemporan, cu 

extrema lui subiectivizare şi punere în valoare a percepţiei (publicului şi 

performerului), cu rolul central pe care îl acordǎ corpului, prezenţei, (imprevizibilului) 

interacţiunii spectator-performer, cu disoluţia vechii structuri narativ-dramatice (şi a 

reperelor clasice de spaţiu-timp). Aceasta reclamǎ o „depǎşire a clivajelor între 

producere şi receptare”, între „abordarea imanentistǎ a semnificaţiei” (preocupatǎ de 

„producerea mesajului, de semnificaţia obiectului de decriptat”) şi, respectiv, „o 

abordare constructivistǎ” (vizând receptarea, în mǎsura în care „eu construiesc un 

mesaj, iar el mǎ construieşte în funcţie de ceea sunt eu însumi”)28. 
 Discursul teoretic se schimbǎ odatǎ cu corpusul sǎu de analizǎ, acum refractar 

la vechile constrângeri ale unei estetici aşa-zis elitiste. În el se regǎsesc, în virtutea 

naturii lor „spectaculare”, teatru, dans, operǎ, circ, artă stradală, happening, 

performance, ritual, folclor. Noua semiologie dialogheazǎ cu performance theory, cu 

teoriile comunicǎrii, pragmatica şi teoria actelor de limbaj, teoria lecturii şi a 

receptării, antropologia teatrală. În faţa versatilitǎţii „obiectului” sǎu, rǎmâne de vǎzut 

                                                                 
of Clowns and Clowning: Rituals of Transgression and the Theory of Laughter, London, 

Bloomsbury, 2015; Keir Elam, The Semiotics of  Theatre and Drama, London, Methuen, 1980; 

Josette Féral, « Entre performance et théâtralité : le théâtre performatif », Théâtre/ Public, 

2008,190, pp. 28-35; Josette Féral, « De l’événement au réel extrême. L’esthétique du choc », 

in André Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 37-52; Fischer-

Lichte, The Semiotics of Theater, op. cit.; Erika Fischer-Lichte, The Transformative Power  of  

Performance: A New Aesthetics, trad. Saskya Jain, London, Routledge, 2008; Helbo (dir.), 

Performance et savoirs, op. cit.; Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique… », op. cit.; André 

Helbo, « Sémiotique et arts du spectacle », in Amir Biglari (ed.), La Sémiotique en interface, 

2018, Paris, Kimé, pp. 451-470; Marco De Marinis, The Semiotics of Performance, 

Bloomington, Indiana University Press, 1993; Marco De Marinis, « Représentation, présence, 

performance : pour un dialogue entre nouvelle théâtralogie et Performance Studies », in André 

Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 53-63; Patrice Pavis, 

Dictionnaire du théâtre, Paris, Dunod, 1980/ 1996; Patrice Pavis, La mise en scène 

contemporaine : origines, tendances, perspectives, Paris, Armand Colin, 2007; Patrice Pavis, 

Dictionnaire de la performance et du théâtre contemporain, Paris, Armand Colin, 2014; 

Richard Schechner, Performance Studies, London, Routledge, 2002; Richard Schechner,           

« L’avant-garde, la niche-garde et la Performance Theory », in André Helbo (dir.), Performance et 

savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 13-35; Fernando De Toro, Theatre Semiotics: Text and 

Staging in Modern Theatre (Toronto Studies in Semiotics and Communication), Toronto, 

University of Toronto Press, 1995; Fernando De Toro, « Performance : quelle performance ? », 

in André Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 65-102.  
25 Michael Kirby, "Nonsemiotic Performance", in Modern Drama, 1982, 25 (1), pp. 105-111. 
26 Pavis, La mise en scène contemporaine, op. cit. 
27 André Helbo, "Semiotics and performing arts: contemporary issues", Social Semiotics, 2016, 

26 (4), pp. 341-350. 
28 Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique… », op. cit. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

101 

dacǎ, jucând cartea maximei adaptabilitǎţi, semiotica îşi va putea într-adevǎr menţine 

„vocaţia universalitǎţii”29. 
 

 Spectacolul contemporan: mimesis vs performance 
 Performance este un produs simptomatic al postmodernismului. El dominǎ 

artele spectacolului în secolul al XX-lea şi îşi anexeazǎ o bunǎ parte a domeniului 

social. Erwing Goffman30 studiazǎ “the presentation of self in everyday life”. Richard 

Schechner31 asimileazǎ unui performance toate comportamentele sociale organizate. 

André Helbo32 subliniazǎ „procesele performative complexe” care chestioneazǎ 

frontiera dintre viaţǎ şi spectacol. Patrice Pavis33 recomandǎ folosirea atentǎ a 

cuvântului „teatru”, pentru a nu aplica „o concepţie greceascǎ sau occidentalǎ” la 

manifestări performative (“cultural performances”) de care prima se deosebeşte mult. 

Caracteristica esenţialǎ a unui performance este aceea cǎ anume „acţiune”/ 

„eveniment” este „realizat(ǎ) prin chiar acel performance”34. 
 Ca un gen „spectacular”, postmodern performance refuzǎ stabilitatea unei 

forme prestabilite, fixate prin repetiţii şi apoi reluate fǎrǎ modificǎri semnificative, de 

la o reprezentaţie la alta. Postmodern performance preferǎ, dimpotrivǎ, flexibilitatea 

procesului creativ, oricând deschis la imprevizibilul contextului de joc şi la 

interacţiunea cu publicul – aşadar irepetabil. Asistǎm la o schimbare de paradigmǎ, la 

o transformare a formei estetice şi a definiţiei „esteticului”, care tind spre o „esteticǎ 

relaţionalǎ”35. Aceasta implicǎ trecerea de la operǎ la proces, de la re-prezentare la 

prezentare, de la forma multiplicabilǎ la evenimentul unic, de la „sens la senzaţie”36. 

De la limbajul „alograf” (al operei reglementate prin norme de creaţie şi de execuţie, 

care asigurǎ acurateţea transmiterii) la un limbaj „autograf” (al artei ca o configuraţie 

irepetabilǎ, inseparabilǎ de cadrul producerii ei, hic et nunc)37. Prin urmare, se trece 

„de la o dramaturgie a semnificatului, a producerii de sens”, la o (post)dramaturgie „a 

semnificantului, a receptǎrii şi analizei formale a ritmurilor, gesturilor sau 

vizualului”38.  
 „Epoca mizanscenei” începe în secolul al XIX-lea, odatǎ cu naturalismul şi 

estetica „efectului de real”. Începând cu anii ‘60, performance renunţǎ la imitaţia 

verosimilǎ şi se insereazǎ în spaţiul nonficţional din jur. Odatǎ cu „cotitura 

pragmatică” (pragmatic turn) în filosofie şi în ştiinţele limbajului, artele spectacolului 

pun insistent în valoare relaţia semnului cu „utilizatorii”, cu un context din care se 

desprind semnificaţii profund subiectivizate. Spectacolul postmodern îşi aduce 

publicul pe scenǎ sau coboarǎ el însuşi în salǎ, pe stradǎ, în spaţii neconvenţionale. 

Bine apǎratǎ altǎdatǎ de poeticile clasice, frontiera dintre salǎ şi scenǎ se 

                                                                 
29 Helbo, "Semiotics and performing arts... ", op. cit. 
30 Erving Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, New York, Doubleday, 1959. 
31 Schechner, Performance studies, op. cit. 
32 Helbo (dir.), Performance et savoirs, op. cit. 
33 Pavis, La mise en scène contemporaine, op. cit., pp. 16-17. 
34 Ibidem, p. 17. 
35 Nicolas Bourriaud, Esthétique relationnelle, Dijon, Presses du réel, 1998. 
36 Pavis, Dictionnaire de la performance…, op. cit., p. 238. 
37 Nelson Goodman, Languages of art: an approach to a theory of symbols, Indianapolis/ 

Cambridge, Hackett Publishing Company, 1968/ 1976. 
38 Pavis, Dictionnaire de la performance…, op. cit., p. 239. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

102 

(între)deschide, toatǎ lumea este invitatǎ sǎ performeze: publicul, inginerul de sunet, 

designerul de lumini etc. Rolurile (al dansatorului, al actorului, al publicului) se 

confundǎ, iar spectacolul se amestecǎ în viaţa realǎ care îl înconjoarǎ. Rezultǎ forme 

„spectaculare” hibride, împǎrţite între teatru şi un fel de reality-show, între mise en 

scène şi mise en perf sau performise39, între dans, teatru şi spectacol multimedia, între 

prezenţǎ şi reprezentare, cu elemente de „teatru fizic” şi „teatru postdramatic”40. 

Performance şi genurile interactive postmoderne sunt forme artistice deschise, strâns 

dependente de context şi mult îndatorate prezenţei publicului, aici şi acum.  
 Reprezentarea presupune un discurs mediat şi, în general, asumat ca ficţional. 

Un performance este mai degrabǎ nonficţional şi subiectiv. El reclamǎ prezenţa unui 

performer care se manifestǎ de o manierǎ ne-mediatǎ (de alteritatea personajului), 

printr-un discurs verbalizat sau nu – adesea autobiografic, care contestǎ ideea de re-

prezentare41. Astfel, începând cu anii 1960, performance devine o alternativǎ la 

mimesis. Adesea, spectacolul postmodern are o componentǎ metaficţionalǎ şi 

autoreferenţialǎ, de deconstrucţie şi „dedoxificare”42. El chestioneazǎ codurile şi 

limbajele artistice – ansambluri de convenţii, constrângeri şi forme de expresie 

prestabilite. Performance postmodern înseamnǎ trecerea de la naraţiunea bine 

închegatǎ şi purtǎtoare de sens – din teatrul clasic – la un „eveniment” care se 

adreseazǎ corpului, senzaţiei, proprioceptivitǎţii publicului. Aspectul predominant 

exterior, vizual al (re)prezentǎrii este abandonat în favoarea „introspecţiei 

proprioceptive”43. Se restrânge astfel „distanţa contemplativǎ”44 dintre public şi scenǎ, 

dintre viaţǎ şi ficţiune, dintre corp şi imaginea lui culturalǎ. În acest simţ interior al 

mişcǎrii, Kandinsky45 vedea, încǎ din 1912, materia şi sfârşitul dansului în viitor.  
 Toate acestea pun problema adaptǎrii instrumentelor semiotice la un corpus 

de fenomene mult diversificat, pe care conceptele şi metodele vechii semiologii nu-l 

mai pot gestiona mulţumitor. 
  
 Semnificare şi comunicare în artele spectacolului: modelul funcțional, 

 modelul orchestral 
 Este bine cunoscutǎ disocierea dintre semiologia semnificǎrii şi cea a 

comunicǎrii. Ultima este intenţionalǎ şi se bazeazǎ pe un cod pe care îl împǎrtǎşesc 

emiţǎtorul şi destinatarul. Prima solicitǎ doar existenţa unui destinatar capabil sǎ 

interpreteze semnele. Acestea nu sunt neapǎrat intenţionale. În opinia lui Eco46, 

tocmai intenţionalitatea face posibilǎ deosebirea dinre comunicare şi semnificare. 

Totuşi, odatǎ cu Noua Comunicare (o paradigmǎ propusǎ de Şcoala de la Palo Alto), 

                                                                 
39 Pavis, La mise en scène contemporaine, op. cit., p. 55. 
40 Lehmann, op. cit. 
41 Pavis, Dictionnaire de la performance…, op. cit., pp. 14-15. 
42 Linda Hutcheon, The Politics of Postmodernism, New York, Routledge, 1989/ 2002. 
43 Annie Suquet, „Scene. Corpul dansând: un laborator al percepţiei”, in Alain Corbin, Jean-

Jacques Courtine, Georges Vigarello (ed.), Istoria corpului, III, traducere Simona Manolache, 

Mihaela Arnat, Muguraş Constantinescu, Giuliano Sfichi, Bucureşti, Art, 2006/ 2009,  

pp. 454-483. 
44 Suquet, op. cit. 
45 Apud Suquet, op. cit. 
46 Umberto Eco, Tratat de semiotică generală, trad. Anca Giurescu, Cezar Radu, Bucureşti, 

Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1975/ 1982, pp. 26-29. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

103 

comunicarea îşi anexeazǎ domeniul semnificǎrii involuntare: comunicarea nu mai 

înseamnǎ doar „transmiterea de mesaje explicite şi intenţionale”, ci include toate acele 

„procese prin care indivizii se influenţeazǎ reciproc”47. „Orice acţiune şi orice 

eveniment prezintǎ aspecte comunicaţionale, îndatǎ ce sunt percepute de o fiinţǎ 

umanǎ”48. Ruesch și Bateson „pleacǎ de la receptor” şi de la perceperea acelor 

„impresii” pe care i le provoacǎ acestuia „alţi indivizi”, „el însuşi, evenimentele, 

mediul din jur”49. Noua Comunicare, zis „orchestralǎ”, depinde de o „interacţiune hic 

et nunc”50. Ea integreazǎ şi un aspect non-intenţional: prin natura sa de „animal 

social”, omul este „biologic constrâns” sǎ comunice51. 
 Tocmai acest aspect orchestral şi non-intenţional îl exploateazǎ adesea 

postmodern performance: publicul intervine în timp real şi (co)participǎ, 

comunicându-se chiar mai mult decât şi-ar dori. Aceastǎ particularitate de concepţie 

a spectacolului antreneazǎ o schimbare de opticǎ a receptǎrii. Într-un spectacol clasic, 

spectatorul priveşte din exterior, nu se amestecǎ pe scenǎ, în timp ce într-un 

performance, spectatorul este parte activă a sistemului spectacular. „Nu putem sǎ nu 

comunicǎm” este axioma Noii Comunicǎri. Ea se verificǎ atât în interacţiunea 

cotidianǎ, cât şi în circumstanţele unui performance postmodern. Pe scenǎ şi în afara 

ei, gestul comunicǎ, corpul „vorbeşte”52, spaţiul transmite mesaje53, ritmul şi muzica 

de asemenea. „Un individ nu comunicǎ, el ia parte la o comunicare al cǎrei element 

devine”54.  
 O performativitate implicitǎ, nonintenţionalǎ rezidǎ în fenomene de toatǎ 

ziua: zgomotul ploii, al respiraţiei, claxoanele de pe stradǎ sau aparatul de radio. John 

Cage, fondatorul artei performative, le-a valorificat în Imaginary Lanscape No. 4 

(1951). În acelaşi mod, comportamente nonintenţionale ale publicului sau ale artiştilor 

pot deveni „performative” în spectacolul postmodern. În Points in Space (1986), Cage 

şi Cunningham compun muzica şi coregrafia fǎrǎ un raport iniţial de motivare (în sens 

saussurian). Ele se vor completa însǎ reciproc îndatǎ ce vor fi aşezate împreunǎ, în 

momentul întâlnirii cu publicul. Înaintea lui Cage, Artaud55 a sesizat, de asemenea, 

valenţa „performativǎ” a componentelor sonore şi vizuale ale spectacolului. 

Descoperirea unui strat „pre-expresiv”, non-intenţional în jocul actorului este centralǎ 

în „antropologia teatralǎ”56. 
 Modelul funcţional al limbajului, propus de Bühler şi Jakobson, derivǎ dintr-

o viziune „telegraficǎ” asupra comunicǎrii, diferitǎ de modelul „orchestral”. Schema 

jakobsonianǎ poate servi la  o sistematizare a domeniului coregrafic. De la Lucian din 

                                                                 
47 Gregory Bateson, Jurgen Ruesch, Communication et société, Paris, Seuil, 1951/ 1988. 
48 Bateson, Ruesch, op. cit., p. 6. 
49 Yves Winkin (ed.), La Nouvelle communication, Paris, Seuil, 2001, p. 55.  
50 Bateson, Ruesch, op. cit., p.18. 
51 Bateson, Ruesch, op. cit., p.19. 
52 Edward Sapir, “The unconscious patterning of behavior in society”, in D. G. Mandelbaum 

(ed.), Selected writings of Edward Sapir, Berkeley, University of California Press, 1927, pp. 

544-559.   
53 Edward T. Hall, La dimension cachée, Paris, Seuil, 1966/ 1971. 
54 Birdwhistell, apud Yves Winkin (ed.), La Nouvelle communication, Paris, Seuil, 1984/ 2001, 

p. 75. 
55 Antonin Artaud, Le théâtre et son double, suivi de Le théâtre de Séraphin, Paris, Gallimard, 

1938/ 1964. 
56 Barba, Savarese, Arta secretă a actorului…, op. cit.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

104 

Samosata şi Augustin, pânǎ la practicile coregrafice contemporane, de la Kathakali la 

Tanztheater şi (post)modern dance, de la „baletul abstract” (Ballanchine) la dansul 

expresionist, pot fi identificate douǎ trasee ale dansului: dansul „pur” (care se sustrage 

mimesisului) şi dansul „teatral” (bazat pe iconicitate şi logica narativǎ a mişcǎrilor). 

În India, de pildă, dansul tradiţional ia diferite forme: dans pur (nritta), dans dramatic 

(natya), gesticulaţie cu acompaniament muzical şi însoţită, eventual, de cuvinte 

cântate (nritya). 
 În dansul pur, funcţia prioritarǎ este cea metalingvisticǎ, eventual însoţitǎ de 

funcţia poeticǎ. În dansul teatral, predominǎ funcţia referenţialǎ. În baletele 

romantice, se împletesc echilibrat funcţiile referenţialǎ, poeticǎ şi emotivǎ. În dansul 

postmodern, fondat pe inovaţie şi dimensiunea interacţionalǎ, se detaşeazǎ funcţiile 

expresivǎ, faticǎ (privind solidaritatea intersubiectivǎ a publicului şi performerilor), 

conativǎ (mai ales în genurile interactive inspirate de happening, care cautǎ sǎ 

transforme spectatorul în dance(acto)r). Funcţia conativǎ traverseazǎ istoria dansului 

de la baletul politic francez al secolului al XVI-lea pânǎ la Thingspiel şi genurile 

performative postmoderne, influenţate de agit-prop. Astǎzi ca întotdeauna, valoarea 

esteticǎ a dansului este concuratǎ de cea socialǎ. 
 

 Teoria actelor de vorbire: teatru şi dramǎ ritualǎ 
 Pentru a analiza comparativ drama ritualǎ şi spectacolul de teatru, putem 

recurge la o abordare unitarǎ, pragma-semioticǎ, în special la teoria actelor de limbaj. 

Teoria actelor de vorbire se integreazǎ într-o teorie a acţiunii57. Aceasta se confirmǎ 

nu numai prin enunţarea lingvisticǎ, ci, de asemenea, prin expresia multimodalǎ a 

performativitǎţii rituale (mişcare, gest, cuvânt, incantaţie, costume, accesorii). Prin 

dans ritual, se pot îndeplini diferite acte ilocuţionare: directive (a invita, a cere, a ruga), 

promisive, expresive (a mulţumi, a felicita, a saluta). Asemenea vorbelor, gestul şi 

întreaga mişcare ritualǎ au o eficienţǎ imediatǎ: din punctul de vedere al 

participantului, ele determinǎ o schimbare cât se poate de realǎ a lumii. În afara 

contextului ritual, expresia coreo-dramaticǎ îşi pierde funcţia pragmaticǎ – de 

„modificare” a realului. Totuşi, ea este în mǎsurǎ sǎ manifeste o alta, esenţial 

„esteticǎ”58. Actul ilocuţionar este atunci înlocuit de un „act ficţional”, o categorie 

descrisǎ deja de Searle59 şi Genette60. În ceea ce priveşte procesul de „estetizare”,  

Lévi-Strauss61 observa cǎ „acolo unde dominaţia gândirii magice tinde sǎ slǎbeascǎ şi 

atunci când riturile capǎtǎ caracter de vestigiu, cea de a doua funcţie îi supravieţuieşte 

primeia”. În termenii lui Austin, aceastǎ înseamnǎ cǎ funcţia „constativǎ” o 

înlocuieşte pe cea „performativǎ”. Actele ilocuţionare realizate pe scenǎ (ludus 

aestheticus) sunt acte „reale”, petrecute într-un univers ficţional şi asumate ca atare 

de cǎtre actori62. Însǎ actele ilocuţionare performate în cadrul ritului sunt percepute de 

cǎtre participanţi ca nişte acte reale, întâmplate în lumea realǎ. Pentru participant (nu 

                                                                 
57 J. L. Austin, How to Do Things with Words, Oxford, Oxford University Press, 1962. 
58 Claude Lévi-Strauss, Mitologice I, trad. Ioan Pânzaru, Bucureşti, Babel, 1964/ 1995, p. 410. 
59 John R. Searle, Sens et expression : études de théorie des actes de langage, trad. J. Proust, 

Paris, Minuit, 1979/ 1982. 
60 Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991. 
61 Lévi-Strauss, op. cit., p. 410.  
62 Searle, Sens et expression…, op. cit.; Genette, Fiction et diction, op. cit. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

105 

şi pentru un simplu observator), ritul nu este o ficţiune în marginea realului, ci acţiune 

pe deplin realǎ63.  
  În schimb, specificul actului „estetic” – „ficţional” – rezidǎ în natura lui de 

„simulacru”64. În acest caz, performerul (protagonist al jocului estetic) îşi asumǎ 

ficţionalitatea propriului discurs. Aceasta este regula jocului. Dacǎ o acceptǎ, 

spectatorul, la rândul lui, participǎ la jocul ficţional, unul al iluziei.  Implicit sau 

explicit, ficţiunea îşi anunţǎ spectatorul cǎ pǎtrunde într-un univers aparte, altul decât 

lumea „realǎ”. Autorul ficţiunii (actorul sau dansatorul, de pildǎ) pretinde cǎ 

realizeazǎ anumite acte ilocuţionare, pe care însǎ nu le împlineşte în realitate65. 

Sprijinindu-se pe aceastǎ structurǎ de simulacre, interpretul realizeazǎ un act 

ilocuţionar specific: „actul ficţional”, vǎdit diferit de oricare altul. Într-o operǎ de 

ficţiune, actul ilocuţionar este simulat, dar actul de enunţare este întru totul real66. Aşa 

cum, pe bunǎ dreptate, remarca Searle67, ficţiunea nu este nici adevǎr, nici o 

„minciunǎ” oarecare, ci e mult mai sofisticatǎ decât minciuna. 
 Pe scurt, simulacru este un cuvânt cheie pentru felul în care Searle înţelege 

„actul ficţional”. Din punctul meu de vedere, aceasta permite o disociere importantǎ 

între drama ritualǎ, pe de o parte, şi, pe de altǎ parte, tradiția clasicǎ a teatrului şi 

dansului din Europa, Japonia, China, India etc. Din perspectiva publicului, actele 

ilocuţionare performate pe scenǎ, într-o piesǎ de teatru, sunt acte reale dintr-un univers 

imaginar.  Însǎ în drama ritualǎ, din perspectiva practicantului (a „observatorului”, în 

termenii antropologiei), se îndeplinesc nişte acte reale în lumea realǎ. Drama ritualǎ 

are aceastǎ forţǎ performativǎ, ea este un mijloc de a acţiona asupra lumii 

extraficţionale68. În aceastǎ privinţǎ, ea are ceva în comun cu un performance 

contemporan: ambele cautǎ sǎ se aşeze în afara câmpului ficţiunii. De pildǎ, în forme 

extreme de performance art, performerul (care nu mai înfǎţişeazǎ alteritatea, 

personajul, ci se expune pe el însuşi) se supune unei „autotransformǎri” ireversibile, 

în faţa publicului: „automanipulare fizicǎ” adesea „violentǎ, dureroasǎ”69. Sub diferite 

forme, contemporary performance atrage atenţia asupra naturii problematice a 

simulacrului teatral şi asupra „limitei spectacularului”, care separǎ realitatea şi 

ficţiunea, actorul şi rolul70. Spectacolul poate fi creat prin „semiotizarea intenţionalǎ 

                                                                 
63 Victor Turner, From Ritual to Theatre. The Human Seriousness of Play, New York, 

Performing Arts Journal, 1982; Eliade, Mircea, Cosmos and History. The Myth of the Eternal 

Return, trad. W. R.Trask, New York, Harper Torchbooks, 1964. 
64 Searle, Sens et expression…, op. cit., pp. 111-113.  
65 Ibidem. 
66 Ibidem. 
67 Ibidem, p. 111. 
68 Nicoleta Popa Blanariu, « Le signe agissant. D'une sémiologie de la mimesis vers une 

pragmatique de la performance », SIGNA: Revista de la Asociación Española de Semiótica, 

2017, 26, pp. 493-509. 
69 Lehmann, op. cit., p. 221; Marco De Marinis, « Représentation, présence, performance: pour 

un dialogue entre nouvelle théâtralogie et Performance Studies », in André Helbo (dir.), 

Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 60-61. 
70 Helbo, « Sémiotique et arts du spectacle », op. cit.; Schechner, « L’avant-garde, la niche-

garde et la Performance Theory », op. cit.; Arnold Van Gennep, The Rites of Passage, trad. 

Monika B. Vizedom, Gabrielle L. Caffee, introd. David I. Kertzer, Chicago, University of 

Chicago Press, 1909/ 2019. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

106 

a evenimenţialului”, prin transformarea faptului real în act spectacular71. Aceasta 

relativizeazǎ limita dintre aserţiunile reale şi pseudo-aserţiunile ficţionale. Nu o datǎ, 

tema unui astfel de performance este autoreferenţialitatea ficţiunii care îşi produce 

referentul prin chiar faptul cǎ se referǎ la el – îl creeazǎ prin actele ei simulate72.  
 Cel puţin teoretic, în funcţie de criteriul „intenţionalitǎţii colective”, putem 

distinge aşadar douǎ categorii de „fapte sociale” sau „instituţionale”73: drama rituală 

şi spectacolul de teatru. Ultimul are o mizǎ esenţialmente esteticǎ şi se constituie ca o 

alternativǎ ficţionalǎ la real, în timp ce prima este un scenariu pragmatic, menit sǎ 

acţioneze direct asupra lumii, sǎ o ia în stǎpânire, sǎ o transforme ori s-o pǎstreze ca 

atare. (Concepţia lui Artaud74 despre teatru, convergentǎ cu performance art, este mult 

influenţatǎ de funcţia dramei rituale şi de modalitǎţile ei specifice de reprezentare.) 

Un performance contemporan are o naturǎ hibridǎ, intermediarǎ, care impune o 

reconsiderare a raportului dintre primele douǎ. (O definire a conceptului de 

performance, la intersecţia mai multor maniere de abordare, în De Toro75, De 

Marinis76, Bouissac77, Pavis78, Féral79.) Pânǎ la urmǎ, diferenţa dintre spectacolul de 

teatru şi alte manifestǎri performative – ceremonii, rituri, jocuri – ridicǎ problema 

deosebirilor dintre perspectiva  „esteticǎ” şi cea „antropologicǎ”80, ceea ce nu-i atât 

de simplu pe cât pare.  

 
 Interpretarea scenicǎ, enunțare polifonicǎ 

 Teatrul este, în opinia lui Barthes81, produsul unei „polifonii informaţionale”. 

Cele trei moduri de interpretare identificate de Gadamer82 pot fi vǎzute ca tot atâtea 

tipuri de interpretare polifonică: „transformare”, „travesti”, „schimbare”. Schimbarea 

(alloiōsis) este un „accident al substanţei”, „dar transformarea înseamnǎ cǎ ceva este 

brusc şi pe de-a-ntregul altceva”, „în raport cu care fiinţa sa anterioarǎ este anulatǎ”. 

Dupǎ  Stanislavsky, teatrul implicǎ o transformare psiho-emoţionalǎ a interpretului. 

Actorul brechtian, adept al Verfremdungseffekt, suportǎ numai o schimbare 

(alloiōsis). Dansa(c)torul ritual care imitǎ zeul este, pe durata ceremoniei, personajul 

sacru pe care îl întruchipeazǎ83. Interpretarea lui este o „transformare”, 

„transsubstanţiere”. „Dansul sacru” şi drama ritualǎ comportǎ „transformarea 

                                                                 
71 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit.; Helbo, « Sémiotique et arts du 

spectacle », op. cit. 
72 Umberto Eco, Six promenades dans les bois du roman et ailleurs, Paris, Bernard Grasset, 

1994/ 1996. 
73 John R. Searle, Mind, Language and Society. Philosophy in the Real World, New York, 

Basic Book, 1998, pp. 121-134; 113-115. 
74 Artaud, op. cit. 
75 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit.  
76 De Marinis, « Représentation, présence, performance... », op. cit. 
77  Bouissac, « L’Invisible et l’impensable du spectacle vivant », op. cit. 
78 Pavis, La mise en scène contemporaine…, op. cit. 
79 Féral, « Entre performance et théâtralité : le théâtre performatif », op. cit. 
80 Pavis, La mise en scène contemporaine…, op. cit., p. 17. 
81 Roland Barthes, Essais critiques, Paris, Seuil, 1964/ 1991. 
82 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, London, New York, Bloomsbury, 1960/ 2013, 

pp. 115-118. 
83 Ernst Cassirer, La Philosophie des formes symboliques, II, trad. J. Lacoste, Paris, Minuit, 

1923/1972, p. 61. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

107 

conţinuturilor exprimate”84. Tocmai de aceea, actul de cult este, pentru adepţii sǎi, o 

„reprezentare autenticǎ”: imaginea ritualǎ „nu manifestǎ lucrul, ea este efectiv lucrul 

acela”85. O astfel de reprezentare este, prin excelenţǎ, performativǎ (în accepţia lui 

Austin). 
 Totuşi „orice bunǎ punere în scenǎ” comportǎ un „efect de distanţare”86, 

Verfremdungseffekt. Identificare şi distanţare sunt categorii fuzzy. Alternativ la cele 

douǎ, conceptul de polifonie poate pune în evidenţǎ mecanismul reprezentǎrii teatrale. 

În enunţul polifonic, precum cel ironic, „locutorul îşi pune în scenǎ enunţiatorii” care 

corespund „punctelor de vedere” exprimate în enunţare87. Brecht însuşi apropie 

Verfremdungseffekt de ironie. Ambele comportǎ un act de imitare, dar nu şi un efect 

de iluzie. Actorul stanislavskyan îşi încarneazǎ rolul, cautǎ sǎ reducǎ dedublarea la o 

identificare. Dimpotrivǎ, actorul brechtian subliniazǎ dihotomia, el lasǎ sǎ se audǎ 

polifonic pe scenǎ atât vocea personajului, cât şi cea a actorului. Polifonia brechtianǎ 

vine din îndoiala metodică, din circumspecţia cu care actorul îşi trateazǎ personajul 

(sau punctul lui de vedere). Între actor şi personaj, este raportul dintre locutor şi 

enunţiator. Locutorul îşi poate asuma punctul de vedere al enunţiatorului, pânǎ la a se 

confunda cu acesta, ca în drama ritualǎ – „riturile mimetice” (Durkheim88) – şi în 

„metoda” lui Stanislavsky. Sau poate lua distanţǎ, ca în enunţul ironic şi în poetica lui 

Brecht.  
 Pe de altǎ parte, jocul polifonic rezultă dintr-o (inevitabil) „dublǎ codificare”89 

a prezenţei actorului pe scenǎ. Mǎ refer la modul dedublat în care este perceput actorul 

de cǎtre spectator: ca un „amestec” între „fiinţa vie şi imprevizibilǎ” din faţa noastrǎ90 

şi „semnele artificiale” pe care le creeazǎ ea pentru a „transmite personajul fictiv”91. 

Un asemenea mod de receptare evitǎ „hipersemiotizarea”, recunoscând cǎ existǎ 

întotdeauna elemente ale „realitǎţii scenice care nu sunt semnul a nimic altceva decât 

al lor înseşi”92. În acest caz, interpretarea polifonică este efectul a douǎ moduri de 

percepere a scenei şi a jocului actorului: lumea ficţionalǎ a unei „iluzii fabricate de 

sistemele de semne” şi lumea realǎ în care se situeazǎ spectatorii93. La cealaltǎ 

extremǎ, se poate considera cǎ spectatorul „semiotizeazǎ chiar şi ceea ce, în sine, este 

                                                                 
84 Algirdas Julien Greimas, Despre sens. Eseuri semiotice, trad. Maria Carpov, Bucureşti, 

Univers, 1970/ 1975, p. 94 
85 Cassirer, op. cit., p. 60. 
86 Anne Ubersfeld, Reading Theatre, Toronto, The University of Toronto Press, 1977/ 1999; 

Anne Ubersfeld, L’École du spectateur. Lire le théâtre, 2, Paris, Éditions Sociales, 1981. 
87 Oswald Ducrot, « Énonciation et polyphonie », in Logique, structure, énonciation. Lectures 

sur le langage, Paris, Minuit, 1989, pp. 165-191; Mikhaïl Bakhtine, Problèmes de la 

poétique de Dostoïevki, Paris, Seuil, 1929. 
88 Émile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, PUF, 1912/ 2003. 
89 De Toro, « Performance : quelle performance? », op. cit., p. 81. 
90 Pavis, Voix et images de la scène…, op. cit., p. 17. 
91 Passow apud Pavis, Voix et images de la scène…, op. cit., p. 17. 
92 Pavis, Voix et images de la scène…, op. cit., p. 16; Anne Ubersfeld, « Sur le signe théâtral 

et son référent », in Travail théâtral, 31, 1978; Susan Petrilli, ‘Visualizing Theatrical and 

Novelistic Discourse with Bakhtin’, in Southern Semiotic Review, 2019, 11, pp. 97-117.  
93 Pavis, Voix et images de la scène…, op. cit., p. 16. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

108 

lipsit de statut simbolic”94. Din acest punct de vedere, totul este semn pe scenǎ: „semn 

al unui semn ori semn al unui obiect”95.  
 

 Încǎlcarea normei: interacțiune ritualǎ şi „dedoxificare” în contemporary 

 performance 
 „Dedublarea” este inerentǎ condiţiei semiotice: frazele pe care ni le pune la 

dispoziţie limba constituie o colecţie de „mǎşti” sau o „garderobǎ”96. Raportul dintre 

„reprezentare şi reprezentat” este „una dintre cele mai dramatice antinomii ale 

semnului”97. O astfel de înţelegere a semnului se apropie de o particularitate a 

performativităţii sociale (social performance) pe care Goffman98 o descrie prin 

analogie cu spectacolul teatral (theatrical performance): masca socialǎ, persona, 

„faţa” (în sens goffmanian) „devine o reprezentare colectivă”99. Teatralitatea 

„transcende” teatrul şi se insereazǎ în cotidian100.  
 Pânǎ la un punct, aceasta ar putea oferi o explicaţie pentru frecvenţa unui 

anume procedeu în spectacolul contemporan. Procedeul se integreazǎ în noua 

„paradigmă a spectacularului”, în mod special prin „folosirea pragmatică” a 

(re)prezentării şi a performativităţii101. Confuzia premeditatǎ dintre real şi ficţional, 

dintre scenǎ şi public, dintre „rolul” de actor şi cel de spectator urmǎreşte sǎ dezvǎluie 

tocmai ambivalenţa teatralitǎţii şi sǎ sublinieze condiţia noastrǎ de fiinţe sociale, 

nolens volens… teatrale: fiinţe „dublu codificate”, performând pe scena cotidianului, 

împǎrţite între exigenţa autenticitǎţii şi standardele respectabilitǎţii întruchipate de 

persona. Aceasta din urmǎ este figura idealizatǎ a unui comportament pe care îl 

adoptǎm în public, atunci când ştim cǎ alţii ne privesc102. În această privinţă, 

spectacolul contemporan experimenteazǎ uneori o premeditată abatere de la norma 

interacțională curentă. De pildǎ, poate fi încǎlcat voit principiul „sacralității 

persoanei”103. El se manifestă în „ritualurile” seculare de zi cu zi, prin niște acte și 

atribute simbolice, precum „ținuta” și „deferența”: „Individul rămâne, cu obstinație, 

o zeitate de o considerabilă importanță. El pășește cu demnitate și primește un mare 

număr de mici ofrande. Își apără cu gelozie cultul și totuși, dacă știi cum să-l iei, e 

gata să-i ierte pe cei ce l-au putut ofensa”104.  
 Între „ofensă” și „reparație”105 poate fi, într-un performance contemporan, un 

echilibru fragil. Obişnuinţele de receptare ale publicului sunt bruscate. Dimensiunea 

intimistă și convenția voaieristă anuleazǎ „distanța contemplativă” a sălii de 

                                                                 
94 De Marinis, « Représentation, présence, performance... », op. cit., p. 55. 
95 Petr Bogatyrev, « Les signes du théâtre », Poétique, 8, p. 518. 
96 Bally, apud Ducrot, op. cit. 
97 Jakobson, op. cit., p. 14. 
98 Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, op. cit. 
99 Ibidem, pp. 22-27. 
100 Josette Féral, «La théâtralité : la spécificité du langage théâtral », Poétique, 1988, 75, p. 

352; De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., pp. 67-68. 
101 "the pragmatic use of showing and of performativity", cf. Helbo, "Semiotics and performing 

arts... ", op. cit., p. 342. 
102 “front stage” behavior, cf. Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, op. cit. 
103 Erving Goffman, Interaction Ritual: essays in face-to-face behavior, with a new 

introduction by Joel Best, Chicago, Aldine Publishing Company, 1967, p. 66. 
104 Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, op. cit.  
105 Ibidem.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

109 

spectacol106. Registrul percepției se deplasează de la vizual la proprioceptiv. 

Spectacolul ignorǎ clasicele bienséances. De fapt, „teatrul postmodern nu are nevoie 

de ‘norme clasice’, pentru cǎ problematica sa e cu totul alta”107. Dezvǎluirea intimității 

performerilor îl face pe privitor la fel de vulnerabil precum cei care se expun astfel. 

Spectatorilor li se cere angajarea directă într-o interacțiune „aici și acum”. 

Performând, ei nu mai reprezintă un rol prestabilit, ci se prezintă, se dezvǎluie, se 

trǎdeazǎ pe ei înşişi, reacționând în timp real la situația concretă din sală. Spectacolul 

erodeazǎ (supra)fața securizantă și demnă, uneori autoritarǎ, a mǎştii108 sociale.  
 Încǎlcarea normei interacţionale se integreazǎ aici într-o logicǎ a 

„dedoxificǎrii” (dedoxification)109. Un astfel de performance îşi propune să denunţe – 

să „dedoxifice”, sǎ „denaturalizeze” – o serie de implicituri acceptate ca doxa, 

adevăruri „de la sine” înțelese. Ele converg cu acele „simulǎri şi modele” care 

„constituie lumea”, aşa încât deosebirea dintre realitate şi aparențǎ devine 

problematicǎ110. Aceastǎ formulǎ de spectacol readuce în atenţie o temǎ recurentǎ în 

performing arts: în ce măsură este spectacolul o reprezentare? Întrebarea poate lua o 

formǎ radicalǎ: „oare chiar existǎ obiectul spectacol?”111. Poate fi el și altceva? O 

„prezentare”, de pildă, elaborată în timp real, fără dedublarea impusă de rol și fără 

imitarea (alt)cuiva. Ca strategie performativǎ, transgresarea premeditatǎ a normei 

interacţionale subliniazǎ, cred, un fenomen definitoriu pentru artele contemporane ale 

spectacolului: „o crizǎ a reprezentǎrii care se dezvǎluie prin transformǎri profunde ale 

proceselor şi instanțelor implicate în performance”112. Spectacolul contemporan se 

sustrage mimesisului aristotelic, refuzând sǎ accepte cǎ reprezentarea ar fi un dublu al 

„realului” sau cǎ ar exista o „realitate” care face obiectul reprezentǎrii. Cum spune 

Hutcheon113, postmodernismul pune la încercare prejudecǎțile noastre despre natura 

mimeticǎ a reprezentǎrii. Pe scurt, abaterea de la norma interacţionalǎ poate servi la 

îndeplinirea celor „trei funcţii centrale” ale unui „performance teatral postmodern”: 

„funcţia esteticǎ, vizând demistificarea actului creativ”, „funcţia criticǎ/ reflexivǎ”, 

care pune prezentul în relaţie cu tradiţia şi, în fine, „funcţia politicǎ, axatǎ pe 

dedoxificarea reprezentǎrilor”114. Toate acestea implicǎ o reconsiderare a raportului 

dintre mimesis şi semiosis, în contextul „schismei dintre Theatre Studies şi 

Performance Studies”115, care a marcat, în ultimii patruzeci de ani, artele 

spectacolului.  
 

  

  

                                                                 
106 Suquet, op. cit., pp. 454-483. 
107 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., p. 97. 
108 Front, în termenii lui Goffman, cf. The Presentation of Self in Everyday Life, op. cit.  
109 Linda Hutcheon, The Politics of Postmodernism, New York, Routledge, 1989/ 2002. 
110 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, trad. Richard Nice, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1972/ 1977. 
111 Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique… », op. cit. 
112 Helbo, "Semiotics and performing arts…", op. cit., p. 342. 
113 Hutcheon, The Politics of Postmodernism, op. cit., p. 30.  
114 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., p. 83. 
115 Pavis, Dictionnaire de la performance et du théâtre contemporain, op. cit., p. 184.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

110 

 Artele spectacolului în „era creierului”: neuroştiințele şi turnura 

 cognitivă 
 Depǎşind primele modele de analizǎ inspirate de funcţionarea limbajului, 

semiotics of performance se aratǎ deschisǎ faţǎ de ceea ce a devenit o preocupare 

prioritarǎ în artele contemporane, în ştiinţele cognitive şi neuroştiinţe: explorarea 

mecanismelor creierului, ale percepţiei, ale emoţiei. În Performing Arts, o temǎ de 

mare actualitate este aceea a (depǎşirii) dualismului dintre fizic şi psihic, dintre 

biologie şi conştiinţǎ: „Cum anume procesele neurobiologice din creier determină 

conştiinţa?”116. Modelul cognitiv al lui Lakoff and Johnson este constituit în jurul ideii 

de „minte în corp” (embodied mind). El reconciliazǎ sensibilul şi inteligibilul, 

percepţia şi conceptul: „corpurile, creierele şi interacţiunile noastre cu mediul 

înconjurător asigură o bază în mare parte inconştientă” a felului în care percepem 

„ceea ce este real”117. De aici derivǎ „cine suntem, cum cunoaştem lumea”118. Judith 

Hanna119 exploreazǎ conexiunile pe care le face posibile dansul între procesele 

cognitive ale creierului, emoţie şi mişcare. 
 Procesele de semiotizare ale spectatorului sunt chestionate astăzi printr-o 

dublǎ „imersiune”, cognitivǎ şi fizicǎ, senzorialǎ. Prima ţine de „mecanismele de 

adeziune la spectacol”, în timp ce a doua implicǎ pǎtrunderea spectatorului „într-un 

mediu tehnologic care îi interogheazǎ percepţiile”120. Bruscarea obişnuinţelor 

senzoriale şi perceptive ale publicului se obţine în diferite moduri. În locul poziţionǎrii 

frontale, din spectacolul clasic, à l’italienne, actorii sunt aşezaţi în rândurile 

publicului, aşa încât sunetul vine spre spectator din toate direcţiile, înconjurându-l. 

Folosirea unui ecran de mari dimensiuni, în imediata apropiere a publicului, poate 

amplifica efectul de imersiune vizualǎ, spectatorul având impresia cǎ este absorbit de 

imaginea proiectatǎ. Alteori, un performance contemporan recurge la „privarea 

senzorialǎ a spectatorului” pentru a atrage atenţia asupra raportului dintre „percepţia 

corporalǎ” şi o „reprezentarea coerentǎ” a lumii121. În împrejurǎri obişnuite, creǎm o 

reprezentare unitarǎ pe baza stimulilor senzoriali pe care îi primim. Însǎ prin folosirea 

tehnologiei digitale, percepţiile pot deveni contradictorii (percepţiile vizuale nu mai 

corespund, de pildǎ, senzaţiilor kinestezice), simţul echilibrului este perturbat, iar 

spectatorului îi vine greu sǎ formeze o imagine coerentǎ a lumii. Publicul 

experimenteazǎ astfel „o conştiinţǎ intensificatǎ a percepţiilor sale corporale”122. O 

astfel de (re)prezentare este o „experienţă” la care este provocat publicul. Finalitatea 

                                                                 
116 “How exactly do neurobiological processes in the brain cause consciousness?”, cf. John R. 

Searle, The Mystery of Consciousness, New York, The New York Review of Book, 1997, pp. 

3-5.  
117 George Lakoff, Mark Johnson, Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and its 

Challenge to Western Thought, New York, Basic Books, 1999. 
118 Ibidem. 
119 Judith Lynne Hanna, Dancing to learn: the brain’s cognition, emotion and movement, 

Lanham, Rowman and Littlefield, 2015. 
120 André Helbo, Catherine Bouko, Elodie Verlinden, « Théâtre et spectacle vivant. Mutations 

contemporaines », in André Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, 

pp. 94-96; Bonnie Marranca (2008), "Mediaturgy: A Conversation with Marianne Weems", in 

Performance Histories, New York, PAJ, 2008, pp. 189-206. 
121 Helbo, Bouko, Verlinden, op. cit., pp. 98-100. 
122 Ibidem, pp. 94, 98-100. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

111 

ei este „producerea Sinelui”123, prin desprinderea de nişte obişnuinţe inoculate de 

tradiţia istoricǎ şi culturalǎ. Un performance contemporan este adesea locul de 

întâlnire între o „esteticǎ relaţionalǎ” şi o non-representational theory. Prima este 

interesatǎ de analiza operelor „în funcţie de relaţiile interumane” pe care le înfǎţişeazǎ 

sau produc ele124. Cea de a doua valorizeazǎ procesele care precedǎ gândirea 

conştientă, reflexivă. Din acest punct de vedere, comportamentul uman este mai 

degrabǎ rezultatul interacţiunilor (care faciliteazǎ cunoaşterea aici şi acum) decât al 

unor coduri şi reprezentǎri deja asimilate, controlate raţional. Publicul descoperǎ 

astfel o alternativǎ la spectacolul clasic, fondat pe principiul mimesisului şi al iluziei 

teatrale.  
 Tot din perspectiva neuroştiinţelor, Paul Bouissac125 formuleazǎ premisele 

unei semiotici a receptǎrii. Ce anume ne determinǎ sǎ mergem la spectacol, care sunt 

„bazele neurologice ale motivaţiei” în acest caz? Ipoteza lui Bouissac este aceea cǎ 

starea de bine pe care o creeazǎ spectacolul (fie el reuşit sau nu) este „strâns legatǎ de 

nivelul de dopaminǎ produs de creierul spectatorului” în aceastǎ împrejurare. 

Studierea primatelor a arǎtat cǎ producţia de dopaminǎ este stimulatǎ atunci când se 

câştigǎ ceva, un bun material sau simbolic126. Or, spectacolul este un fel particular de 

joc, în urma cǎruia publicul obţine o recompensǎ de ordin cognitiv şi afectiv. 

„Plăcerea dramei” – fie ea comedie sau tragedie – este „aceeaşi în ambele cazuri: este 

bucuria de a cunoaşte”127.  
 

 Show Must Go On: teme deschise 
 Preocupǎrile semioticienilor converg astǎzi cǎtre un subiect problematic: este 

posibilǎ o „teorie generalǎ a performance”128, o „viziune teoreticǎ unificatǎ”129, o 

„semioticǎ unificatǎ”130? Dificultatea unei asemenea sarcini provine, în primul rând, 

din complexitatea şi eterogenitatea obiectului de analizǎ. Or, într-o abordare 

semioticǎ, este prioritarǎ delimitarea „obiectului epistemologic pentru a-l transforma 

apoi în obiect ontologic”131. Artele spectacolului înglobeazǎ astǎzi o varietate de 

manifestǎri: teatru, dans, teatru-dans, operă, circ, artă stradală, happening, ritual, 

folclor etc. Acumularea (şi astfel pulverizarea specificului) fenomenelor analizate pun 

în dificultate constituirea obiectului. Pe fondul amplei transformǎri a artelor 

spectacolului, începând cu a doua jumǎtate a secolului XX, este întru totul îndreptǎţitǎ 

întrebarea lui André Helbo, oricât de surprinzǎtoare ar putea pǎrea ea: „Oare există 

spectacolul ca obiect?”132 O încercare de definire şi de sistematizare a unor forme 

„spectaculare” atât de diverse, „pe baza unor structuri profunde sau convergente”133, 

                                                                 
123 Ibidem, p. 101. 
124 Bourriaud, op. cit., p. 117. 
125 Bouissac, « L’Invisible et l’impensable du spectacle vivant », op. cit., pp. 103-114. 
126 Ibidem, p. 112. 
127 Gadamer, op. cit., p. 116. 
128 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., p. 75. 
129 Bouissac, « L’Invisible et l’impensable du spectacle vivant », op. cit., p. 113. 
130 Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique… », op. cit. 
131 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., p. 76. 
132  "Does the spectacle exist as object? ", cf. Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique… », op. 

cit. 
133 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., pp. 80-81. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

112 

este o provocare majorǎ. Misiunea este complicatǎ de fragilizarea graniţelor dintre 

diferitele genuri performative contemporane (teatru-dans, teatru postdramatic, 

performance, postmodern dance, non-dans) şi, de asemenea, dintre profesiile scenei 

(actor/ dansator)134. Practicile transcend deosebirile dintre genuri. Totuşi, în opinia lui 

Helbo135, „în ciuda utilizǎrii convergente a unor tehnici hibride” în teatrul de azi, ar fi 

de preferat ca metodologiile de abordare semioticǎ a spectacolului sa-şi pǎstreze 

individualitatea şi „sǎ-şi continue dezvoltarea pe cǎi separate”. Observaţia aceasta 

este, în acelaşi timp, un rǎspuns – unul dintre cele posibile – la întrebarea de mai sus: 

este posibilǎ o „semioticǎ unificatǎ” a artelor spectacolului? De Toro136 preferǎ sǎ 

formuleze aceeaşi problemǎ, a unei „teorii generale a performance”, în termenii unei 

necesare abordǎri „integrative”, apte sǎ-şi constituie adecvat obiectul (dansul, teatrul 

etc.). Similar, Pavis137 opteazǎ pentru studierea teatrului „de artǎ” (teatrul „estetic” 

occidental, „teatrul mizanscenei”), dintr-o perspectivǎ incluzivǎ, prin situarea lui într-

un corpus „lǎrgit, al cultural performances şi al performativitǎţii”. 
 Propunându-şi iniţial sǎ descrie specificul teatrului clasic – bazat pe textul 

dramatic, pe mimesis şi pe iluzia referenţialǎ –, semiotica se confruntǎ astǎzi cu o 

importantǎ mutaţie a artelor spectacolului. Criza pe care o traverseazǎ ea este ecoul 

unei crize de identitate prin care trec înseşi artele spectacolului, teatrul şi dansul în 

mod special. De aici derivǎ o serie de „obstacole epistemologice”138: variabilitatea 

formelor spectaculare şi a tradiţiei culturale, intenţia de a recupera textul şi punerea în 

scenǎ, pentru a le integra în actualul context al performing arts şi în obiectul „noii” 

semiotici. Simptomele crizei nu pot însǎ anula câteva principii şi metode de lucru 

fundamentale în semioticǎ.  Ele îşi dovedesc încǎ validitatea în teoria şi practica 

analizei unui spectacol, fie el clasic sau postmodern: „identificarea semnelor”, 

„interdependenţa semnificantului şi a semnificatului”, „lectura semnificanţilor şi a 

semnificaţilor”139. 
 Deschiderea interdisciplinarǎ – aportul studiilor (inter)culturale, al 

fenomenologiei, al performances studies şi al teoriei performativitǎţii, al psihanalizei 

şi neuroştiinţelor – ar putea revigora semiotica performativităţii. Relaţia cu 

fenomenologia ar legitima o semioticǎ a sensibilului, care sǎ integreze în propriul 

discurs experienţa spectatorului, centralǎ în postmodern performance: prezenţă, 

corpor(e)alitate, proprioceptivitate,  dincolo de percepţia vizualǎ (dominantǎ în 

spectacolul clasic occidental, dar nu şi în alte culturi). Complementaritatea cu teoria 

receptǎrii ar fi utilǎ atâta vreme cât „prezenţa şi corporalitatea reunesc producerea şi 

receptarea”140. Unele aspecte legate de poziţia centralǎ a spectatorului ar putea fi 

descrise prin colaborarea semioticii cu psihanaliza (identificare/ denegare) sau cu 

neuroştiinţele (contagiune emoţională)141. Perspectiva performativǎ ar permite o altǎ 

viziune asupra teatrului „de artă” („de regie”) decât aceea „structuralist-semio-

                                                                 
134 Barba & Savarese, op. cit., pp. 10-11. 
135 Helbo, « Sémiotique(s) et propédeutique… », op. cit. 
136 De Toro, « Performance : quelle performance ? », op. cit., p. 75. 
137 Pavis, Dictionnaire de la performance…, op. cit., p. 240. 
138 Helbo, Bouko, Verlinden, op. cit., p. 87. 
139 Pavis, Dictionnaire de la performance…, op. cit., pp. 237-238. 
140 Helbo, "Semiotics and performing arts…", op. cit., p. 349. 
141 Ibidem, p. 349. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

113 

analiticǎ”142. Pe de altǎ parte, rǎmâne de vǎzut în ce mǎsurǎ cotitura performativă (the 

performative turn) va reuşi sǎ contribuie la o teorie generalǎ a teatrului (ca text şi 

reprezentare scenicǎ), a dansului, a spectacolului: una în care sǎ-şi gǎseascǎ locul atât 

„teatrul estetic”, cât şi „toate celelalte cultural performances”143.  
 

BIBLIOGRAFIE 
Artaud, Antonin, Le théâtre et son double, suivi de Le théâtre de Séraphin, 

 Paris, Gallimard, 1938/ 1964. 
Augustin, De doctrina christiana, ed. bilingvă, trad. Marian Ciucă, introducere, note, 

bibliografie Lucia Wald, Bucureşti, Humanitas,  2002. 
Austin, J. L., How to Do Things with Words, Oxford, Oxford University Press, 1962. 
Bakhtine, Mikhaïl, Problèmes de la poétique de Dostoïevki, Paris, Seuil, 1929. 
Banu, George, Mihaela Tonitza-Iordache, Arta teatrului. Studii teoretice şi antologie 

de texte, Bucureşti, Editura Enciclopedică Română, 1975. 
Barba, Eugenio, Nicola Savarese, L'énergie qui danse. Dictionnaire d'anthropologie 

théâtrale, Paris, L'Entretemps, 2008. 
Barba, Eugenio, Nicola Savarese, Arta secretă a actorului. Dicţionar de antropologie 

teatrală, Trad. Vlad Russo, Sibiu, Teatrul Naţional „Radu Stanca”, 2008/ 

2012. 
Barthes, Roland, Essais critiques, Paris, Seuil, 1964/ 1991. 
Bateson, Gregory, Jurgen Ruesch, Communication et société, Paris, Seuil, 1951/ 1988. 
Bogatyrev, Petr, « Les signes du théâtre », Poétique, 1938/ 1971, 8, pp. 517-530. 
Bouissac, Paul, « L’Invisible et l’impensable du spectacle vivant », in André Helbo 

(dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 103-114. 
Bouissac, Paul, The Semiotics of Clowns and Clowning: Rituals of Transgression and 

the Theory of Laughter, London, Bloomsbury, 2015. 
Bourdieu, Pierre, Outline of a Theory of Practice, trad. Richard Nice, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1972/ 1977. 
Bourriaud, Nicolas, Esthétique relationnelle, Dijon, Presses du réel, 1998. 
Cassirer, Ernst, La Philosophie des formes symboliques, II, trad. J. Lacoste, Paris, 

Minuit, 1923/ 1972. 
Coşeriu, Eugen, “Sistema, norma y habla”, in Teoría del lenguaje y lingüística 

general. Cinco estudios, Madrid, 1952/ 1967. 
De Marinis, Marco, The Semiotics of Performance, Bloomington, Indiana University 

Press, 1993.  
De Marinis, Marco, „Travaliul asupra acţiunilor fizice: dubla articulare”, in Eugenio 

Barba, Nicola Savarese, Arta secretă a actorului. Dicţionar de antropologie 

teatrală, trad. Vlad Russo, Sibiu, Teatrul Naţional „Radu Stanca”, 2008/ 

2012, pp. 182-185.  
De Marinis, Marco, « Représentation, présence, performance: pour un dialogue entre 

nouvelle théâtralogie et Performance Studies », in André Helbo (dir.), 

Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 53-63. 
De Toro, Fernando, Theatre Semiotics: Text and Staging in Modern Theatre (Toronto 

Studies in Semiotics and Communication), Toronto, University of Toronto 

Press, 1995.  

                                                                 
142 Pavis, Dictionnaire de la performance…, op. cit., p. 240. 
143 Ibidem, p. 240. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

114 

De Toro, Fernando, « Performance : quelle performance ? », in André Helbo (dir.), 

Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 65-102. 
Ducrot, Oswald, « Énonciation et polyphonie », in Logique, structure, énonciation. 

Lectures sur le langage, Paris, Minuit, 1989. 
Durand, Régis, « Problèmes de l’analyse structurale et sémiotique de la  forme 

théâtrale», in André Helbo (dir.), Sémiologie de la représentation, Bruxelles, 

Complexe, 1975, pp. 112-119. 
Durkheim, Émile, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, PUF, 1912/ 

2003. 
Eco, Umberto, “Semiotics of Theatrical Performance”, in The Drama Review: TDR, 

1977, 21 (1), pp. 107-117. 
Eco, Umberto, Tratat de semiotică generală, trad. Anca Giurescu şi Cezar Radu, 

Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1975/ 1982. 
Eco, Umberto, Six promenades dans les bois du roman et ailleurs, Paris, Bernard 

Grasset, 1994/ 1996. 
Elam, Keir, The Semiotics of Theatre and Drama, London, Methuen, 1980.  
Eliade, Mircea, Cosmos and History. The Myth of the Eternal Return, trad. W. 

R.Trask, New York, Harper Torchbooks, 1964. 
Féral, Josette, « La théâtralité: la spécificité du langage théâtral », Poétique, 1988, 75, 

pp. 347-361. 
Féral, Josette, « Entre performance et théâtralité: le théâtre performative », Théâtre/ 

Public, 2008, 190, pp. 28-35. 
Féral, Josette, « De l’événement au réel extrême. L’esthétique du choc », in André 

Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 37-52.  
Fischer-Lichte, Erika, The Semiotics of Theater, Bloomington, Indiana University 

Press, 1992.  
Fischer-Lichte, Erika, The Transformative Power of Performance: A New Aesthetics, 

trad. Saskya Jain, London, Routledge, 2008. 
Gadamer, Hans-Georg, Truth and Method, London, New York,  Bloomsbury, 1960/ 

2013. 
Genette, Gérard, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991. 
Gennep, Arnold Van, The Rites of Passage, trad. Monika B. Vizedom and Gabrielle 

L. Caffee, introd. David I. Kertzer, Chicago, University of Chicago Press, 

1909/ 2019. 
Goffman, Erving, The Presentation of Self in Everyday Life, New York, Doubleday, 

1959. 
Goffman, Erving, Interaction Ritual: essays in face-to-face behavior, introd. Joel 

Best, Chicago, Aldine Publishing Company, 1967. 
Goffman, Erving, Les rites d’interaction, trad. A. Kihm, Paris, Minuit, 1967/ 1974. 
Goodman, Nelson, Languages of art: an approach to a theory of symbols, 

Indianapolis/ Cambridge, Hackett Publishing Company, 1968/ 1976. 
Greimas, Algirdas Julien, Despre sens. Eseuri semiotice, trad. Maria Carpov, 

Bucureşti, Univers, 1970/ 1975. 
Greimas, Algirdas Julien, On Meaning, trad. Frank Collins, Paul Perron, Minneapolis, 

Minnesota UP, 1970/ 1987.  
Hall, Edward T., La dimension cachée, Paris, Seuil, 1966/ 1971. 
Hamon, Philippe, « Pour un statut sémiologique du personage », Littérature, 1972, 6 

(6), pp. 86-110. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

115 

Hanna, Judith Lynne, Dance Is Human: A Theory of Nonverbal  Communication, 

Chicago, University of Chicago Press, 1979/ 1987. 

Hanna, Judith Lynne, Dancing to learn: the brain’s cognition, emotion and movement, 

Lanham, Rowman and Littlefield, 2015. 
Helbo, André (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011. 
Helbo, André, Catherine Bouko, Elodie Verlinden, « Théâtre et spectacle vivant. 

Mutations contemporaines », in André Helbo (dir.), Performance et savoirs, 

Brussels, De Boeck, 2011, pp. 85-101. 
Helbo, André, “Semiotics and performing arts: contemporary issues”, Social 

Semiotics, 2016, 26 (4), pp. 341-350. 
Helbo, André, « Sémiotique et arts du spectacle », in Amir Biglari (ed.), La Sémiotique 

en interface, Paris, Kimé, 2018, pp. 451-470. 
Helbo, André, « Sémiotique(s) et propédeutique. Introduction », Degrés : 

Sémiotique(s) et propédeutique I, 2021, pp. 184-185, 1-6. 
Hutcheon, Linda, The Politics of Postmodernism, New York, Routledge, 1989/ 2002. 
Jakobson, Roman, Essais de linguistique générale, Paris, Minuit, 1963. 
Kaprow, Allan, "Nontheatrical Performance", in Essays on the Blurring of Art and 

Life, edited by Jeff Kelley, Berkeley, University of California Press, 1976/ 

2020, pp. 163-180. 
Kirby, Michael, “Nonsemiotic Performance”, in Modern Drama, 1982, 25(1), pp. 

105-111. 
Kowzan, Tadeusz, “The Sign in Theatre: An Introduction to the Semiology of the Art 

of the Spectacle”, in Diogenes, 1968, 16 (61), pp. 52-80.  
Kowzan, Tadeusz, Sémiologie du théâtre, Paris, Nathan, 1992. 
Lakoff, George, Mark Johnson, Philosophy in the Flesh: The Embodied  Mind and its 

Challenge to Western Thought, New York, Basic Books, 1999. 
Lehmann, Hans-Thies, Le théâtre postdramatique, Paris, L’Arche, 1999/ 2002. 
Lehmann, Hans-Thies, Postdramatic Theater, London, Routledge, 1999/ 2006. 
Lévi-Strauss, Claude, Mitologice I, trad. Ioan Pânzaru, Bucureşti, Babel, 1964/ 1995. 
Maisonneuve, Jean, Les Rituels, Paris, PUF, 1988. 
Marranca, Bonnie, “Mediaturgy: A Conversation with Marianne Weems”, in 

Performance Histories, New York, PAJ, 2008, pp. 189-206. 
Marcus, Solomon, « Stratégie des personnages dramatiques », in André Helbo (dir.), 

Sémiologie de la représentation, Bruxelles, Complexe, 1975, pp. 73-89. 
Matejka, Ladislav, Irwin R. Titunik (eds.), Semiotics of Art. Prague School 

Contributions, Cambridge, Massachusets & London, The MIT Press, 1976. 
Metz, Christian, L’énonciation impersonnelle ou le site du film, Paris, Méridiens-

Klincksieck, 1991. 
Pavis, Patrice, Dictionnaire du théâtre, Paris, Dunod, 1980/ 1996. 
Pavis, Patrice, Dictionnaire de la performance et du théâtre contemporain, Paris, 

Armand Colin, 2014. 
Pavis, Patrice, Voix et images de la scène: essai de sémiologie théâtrale, Lille, Presses 

Universitaires de Lille, 1982. 
Pavis, Patrice, La mise en scène contemporaine: origines, tendances, perspectives, 

Paris, Armand Colin, 2007. 
Petrilli, Susan, “Visualizing Theatrical and Novelistic Discourse with Bakhtin”, in 

Southern Semiotic Review, 2019, 11, pp. 97-117.  



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

116 

Popa Blanariu, Nicoleta, Când gestul rupe tăcerea. Dansul şi paradigmele 

comunicării (When a gesture breaks the silence: Dance and the paradigms of 

communication), Iaşi, Fides, 2008. 
Popa Blanariu, Nicoleta, “Towards a Framework of a Semiotics of Dance”, CLCweb: 

Comparative Literature and Culture, 2013, 15 (1).  
Popa Blanariu, Nicoleta, “Semiotic and Rhetorical Patterns in Dance and Gestural 

Languages”, Southern Semiotic Review, 2014, 4 (2). 
Popa Blanariu, Nicoleta, “Paradigms of Communication in Performance and Dance 

Studies”, CLCweb: Comparative Literature and Culture, 2015, 17 (2). 
Popa Blanariu, Nicoleta, „O poetică work in progress: spectacolul (post)modern”, in 

Când literatura comparată pretinde că se destramă, II: (Inter)text şi 

(meta)spectacol, Bucureşti, Eikon, 2016, pp. 164-205. 
Popa Blanariu, Nicoleta, « Le signe agissant. D'une sémiologie de la mimesis vers une 

pragmatique de la performance », SIGNA: Revista de la Asociación Española 

de Semiótica, 2017, 26, pp. 493-509. 
Popa Blanariu, Nicoleta, “Towards a Pragma-Semiotics of Ritual(ized) Gesture and 

Performance”, Arte, Individuo y Sociedad, 2019, 31 (1), pp. 41-54. 
Popa Blanariu, Nicoleta, “Theatricalization of the Ritualistic Gesture and Dancing. A 

Semiotic Approach”, Southern Semiotic Review, 2019, 10 (6). 
Popa Blanariu, Nicoleta, “Alternative Insights into Comparative Literature: 

Interdisciplinary, Intercultural, Intersemiotic. Dancing Ekphrasis and 

Transmedial Narrative”, in Asunción López Varela, Ananta Sukla (eds.), The 

Ekphrastic Turn: Inter-art Dialogues, Champaign (University of Illinois 

Research Park), Common Ground Publishing, 2015, pp. 130-167.  
Samosata, Lucian din, Scrieri alese, trad. Radu Hîncu, introd. Petru Creţia, Bucureşti, 

Univers, 1983. 
Samosate, Lucian of, ‘Of Pantomime’, in The Works of Lucian of Samosata, translated 

by H. W. Fowler and F. G. Fowler, 2009, 

http://ebooks.adelaide.edu.au/l/lucian/works/chapter31.html 
Sapir, Edward, “The unconscious patterning of behavior in society”, in D. G. 

Mandelbaum (ed.), Selected writings of Edward Sapir, Berkeley, University 

of California Press, 1927, pp. 544-559. 
Schechner, Richard, Performance Studies, London, Routledge, 2002. 
Schechner, Richard, « L’avant-garde, la niche-garde et la Performance Theory », in 

André Helbo (dir.), Performance et savoirs, Brussels, De Boeck, 2011, pp. 

13-35. 
Searle, John R., Sens et expression: études de théorie des actes de langage, trad. J. 

Proust, Paris, Minuit, 1979/ 1982. 
Searle, John R., Les Actes de langage. Essai de philosophie linguistique, trad. H. 

Pauchard, Paris, Hermann, 1969/ 1972. 
Searle, John R., The Mystery of Consciousness, New York, The New York Review of 

Book, 1997. 
Searle, John R., Mind, Language and Society. Philosophy in the Real World, New 

York, Basic Book, 1998. 
Smith, Matthew Wilson, The Nervous Stage: Nineteenth-Century Neuroscience and 

the Birth of Modern Theatre, Oxford, Oxford University Press, 2017.  
Suquet, Annie, „Scene. Corpul dansând: un laborator al percepţiei”, in Alain Corbin, 

Jean-Jacques Courtine, Georges Vigarello (eds.), Istoria corpului, III, trad. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 46/2021 

 

117 

Simona Manolache, Mihaela Arnat, Muguraş Constantinescu, Giuliano Sfichi, 

Bucureşti, Art, 2006/ 2009, pp. 454-483.  
Turner, Victor, From Ritual to Theatre. The Human Seriousness of Play, New York, 

Performing Arts Journal, 1982. 
Turner, Victor, The Anthropology of Performance, pref. Richard Schechner, New 

York, Performing Arts Journal, 1988. 
Ubersfeld, Anne, Lire le théâtre, 1, Paris, Éditions Sociales, 1977. 
Ubersfeld, Anne, Reading Theatre, Toronto, The University of Toronto  Press, 1977/ 

1999.  
Ubersfeld, Anne, « Sur le signe théâtral et son referent », in Travail théâtral, 1978, 

31. 
Ubersfeld, Anne, L’École du spectateur. Lire le théâtre, 2, Paris, Éditions Sociales, 

1981. 
Veltruský, Jiří, “The Prague School Theory of Theater”, in Poetics Today, 1981, vol. 

2, no. 3, pp. 225-235. 
Veltruský, Jiří, “Semiotics and Avant-Garde Theatre”, in Theatre Survey, 1995, vol. 

36, no. 1, pp. 87-95. 
Winkin, Yves (dir.), La Nouvelle communication, Paris, Seuil, 2001. 
Zelinger, Jacob, “Semiotics and Theatre Dance”, in Diana Theodores Taplin (ed.), 

New Directions in Dance, Willowdale, Ontario, Pergamon of Canada, 1979, 

pp. 39-50.  
 

 

 

 

 

  


