Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

Adina Vukovié¢!

LA VERITE POLYPHONIQUE: LA MISE EN QUESTION DE LA
DICHOTOMIE ENTRE FICTION ET DOCUMENTAIRE

Polyphonic truth: questioning the dichotomy between fiction and documentary

The most common documentary definitions indicate the non-fictional character of this
cinematic genre, the absence of professional actors, and the presentation of real
events. In essence, there are the principles enunciated by John Grierson in 1932, in
First Principles of Documentary. In practice, we find that most major documentary
works demonstrate the precarious boundaries between fiction and documentation of
the real. In this way, Jean-Luc Godard noted: “All great fiction films tend toward the
documentary just as all great documentaries tend toward fiction”. Throughout the
history of documentary cinema, filmmakers have had to recognize that, in practice, it
is almost impossible to avoid the intrusion of fiction into a documentary. In this
context, we wonder if the documentary's genre purity is not illusory while implying a
questioning of cinema's current taxonomy.

Key-words: fiction film, documentary film, polyphony, John Grierson

Quand il s’agit d’une taxonomie du cinéma, le plus souvent on fait une
différence entre le documentaire et le film de fiction, tout en évoquant le pacte de
croyance comme le garant de la distinction entre les deux genres. Le spectateur de
fiction est averti dés I’entrée dans la salle de cinéma qu’il ne doit pas croire vrais les
événements et les personnages du film. En tant que spectateur du documentaire, on
s’attend a ce que I’information véhiculée dans le film soit véridique. Les personnes
doivent avoir la méme identité et le méme vécu dans le film et dans la vraie vie. Si
cette regle n’est pas respectée, dans la plupart des cas, le documentariste sera
condamné par la critique et discrédité par 1’opinion publique.

Ce qui prime dans la définition d’un film de fiction ce n’est pas tant le rapport
au référent que I’intentionnalité. Dans ce sens, I’affirmation que Jean-Marie Schaeffer
fait dans son article De l’imagination a la fiction nous semble éloquente: « ce qui
importe dans le cas de la fiction, ce n’est pas de savoir si ses représentations ont ou
n’ont pas une portée référentielle, mais d’adopter une posture intentionnelle dans
laquelle la question de la référentialité ne compte pas » (Schaeffer 2002).

La situation change dans le cas du documentaire ou le référent et la nature du
rapport au monde conditionnent son existence et garantissent sa spécificité comme
genre cinématographique. C’est pour cette raison que les deux éléments sont contenus
(d’une maniére implicite ou explicite) dans la définition du documentaire.

Tout au long de I’histoire du cinéma documentaire, les cinéastes ont dd
reconnaitre que, en pratique, il est presque impossible d’éviter I’immixtion de la
fiction dans le documentaire. Dans ce contexte, nous nous demandons si la pureté du
genre documentaire n’est pas elle-méme illusoire, tout en impliquant une remise en

L Université de Montréal.



Studii si cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

guestion de la taxonomie courante du cinéma.

1. Grierson et la pomme de discorde

En 1926, aprés avoir été utilisé dans la terminologie photographique, le terme
« documentaire » fait son entrée au cinéma. C’est John Grierson, le futur fondateur de
I’Office national du film du Canada, qui, dans un article du 8 février 1926, paru dans
The New York Sun, a écrit que le film Moana de Robert J. Flaherty avait « une valeur
documentaire » : « Of course Moana, being a visual account of events in the daily life
of a Polynesian youth and his family, has documentary value »2. Quelques années plus
tard, dans son essai First Principles of Documentary (1932), Grierson a repris le
terme.

Méme si, comme épithete, le terme « documentaire » avait été employé pour
la premiére fois dans le cinéma francais des premiers temps afin de désigner les
travelogues ou les bobines de voyage®, il s’impose dans la terminologie
cinématographique internationale grace aux écrits de Grierson. C’est ici que le
nouveau genre cinématographique est défini comme étant « le traitement créatif de la
réalité ». Cette definition devient vite une vraie pomme de discorde pour les
documentaristes et leurs critiques, car elle est ouverte aux multiples et, parfois,
contradictoires interprétations.

Dans son ouvrage L’dge d’or du documentaire, Roger Odin, qui semble
privilégier le terme « créatif » de la définition de Grierson, affirme que la tension qui
existe entre les deux lignes de force du documentaire moderne, « I’expérimentation
formelle » et « la confrontation avec la réalité sociale », remonte a la définition du
documentaire comme « le traitement créatif de la réalité ». Dans son livre, Roger Odin
cite Lindsay Anderson selon qui « ce n’était que par “I’interprétation créative” que le
documentaire se distinguait du simple journalisme »* Ni Anderson ni Odin
n’expliquent pas ce qu’ils comprennent par « simple journalisme ». Il nous semble
quand méme que I’étiquette « simple » a été assez vite collée et acceptée sans réserve
tout en ayant en vue le réle que la télévision et le journalisme ont joué dans le
développement du documentaire.

2. Flaherty et Vertov. A chacun son « mensonge » ou sa Vérité

Robert J. Flaherty et Dziga Vertov (pseudonyme de Denis Kaufman) sont les
deux figures tutélaires du cinéma documentaire : ils inaugurent deux démarches et
méme deux esthétiques opposées. Si Flaherty considérait le tournage comme étant le
moment privilégié de la réalisation de ses films, Vertov croyait dans la puissance du
montage, grace auquel le cinéma pouvait assurer une nouvelle perception du monde.

Intéressé a surprendre la dimension la plus profonde de la vie des Inuits,
Robert J. Flaherty a passé quinze mois dans les conditions extrémes du Grand Nord
canadien, en compagnie des gens qu’il voulait filmer. En partageant leurs conditions
de vie, « le filmeur » est arrivé a une grande complicité avec « les filmés ». C’est cette
complicité qui a facilité «la mise en scéne » de la réactivation des pratiques

2 Cité dans Betsy A. McLane, A New History of Documentary Film, New York, Bloomsbury
Academic, 2013, p. 4.

3 Voir Frangois Niney, L’épreuve du réel a [’écran. Essai sur le principe de réalité
documentaire, De Boeck, Bruxelles, 2002, p. 71.

4Roger Odin, L dge d’or du documentaire, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 17.

10



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

ancestrales abandonnées par les Inuits, Nanook et ses proches acceptant de « jouer »
leur propre vie devant la caméra de Flaherty.

Comme son contemporain Edward Curtis, Flaherty a manifesté son intérét
d’enregistrer tout ce qui, a cause de I’arrivée des Blancs et de la modernité, était en
train de disparaitre dans les communautés traditionnelles inuites. C’est dans ce sens
qu’il a écrit a propos de Nanook of the North (1922): « What | want to show is the
former majesty and character of these people, while it is still possible — before the
white man has destroyed not only their character, but the people as well »5.

On sait aujourd’hui que Flaherty a voulu réaliser un documentaire
« romance »® et c'est pour cette raison qu'il est intervenu dans la réalité. Par exemple,
la scene de la chasse au phoque a été tournée comme dans un film de fiction. La chasse
n’est pas une vraie chasse et Nanook fait semblant de tuer le phoque. En réalité, le
phoque, qui se trouve au bout de la corde tirée par le chasseur, est déja mort. On
reproche aussi a Flaherty d’avoir mis en péril la vie de ses intervenants qui n’ont pas
eu le droit de chasser au fusil. D’ailleurs, ils ont dii se servir des harpons qu’ils
n’utilisaient plus depuis longtemps. Dans ce documentaire, les intervenants
participent en tant qu’acteurs non professionnels : ils jouent des roles et leur identité
de la vraie vie ne coincide pas avec celle du film. Comme 1’observe André Dudemain
« Allakariallak [est le] nom véritable de Nanook »’et sa famille réelle n’est pas celle
qu’on voit dans le film.

Méme si le film a été contesté, surtout a cause de 1’intervention dans le réel,
Nanook of the North reste comme le premier grand documentaire de tournage de
I’histoire du cinéma. C’est grace a ce film que le documentariste Jean Rouch a appris
des I’age de six ans la différence entre le documentaire et le film de fiction.

Ma meére...était, comme toutes les femmes de cette époque, amoureuse de
Douglas Fairbanks. Et on passait dans ce méme cinéma, quinze jours apres,
Robin des bois. On va donc voir le film, et tout d’un coup je me mets a pleurer.
Ma mére [m’interroge]. Je lui dis : « Les soldats que Robin des bois jette par-
dessus les créneaux se tuent. C’est triste. » Elle me dit : « Ce n’est pas vrai. Ce
sont des mannequins. » Et elle m’explique comment c’est fait. Alors moi, je lui
dis : « Nanook, est-ce que c’était vrai ? ». Elle me dit : « Tu demanderas a ton
pére. » Et mon pére m’explique la différence entre un film documentaire et un
film de fiction. [...] Dés le départ, je vois qu’il y avait ces deux catégories de
film. Mais j’avais marché aux deux®.

Le kinoglaz (ou le Ciné-il) représente a la fois un concept, une théorie et une
méthode de travail développés par Dziga Vertov, a partir de 1922. En considérant
« I’ceil de I’objectif » de la caméra comme un perfectionnement de 1’ceil humain,
Vertov soutenait que le cinéma pouvait offrir une autre perception de « la vie a
I’improviste » (1’expression appartient a Mikhail Kaufman), une autre compréhension
du monde, jusqu’ici impensable.

Prendre « la vie a I’'improviste » signifie filmer les hommes et les étres vivants
sans qu’ils aient conscience de la présence d’un opérateur et d’une caméra |...]

5 Cité dans André Dudemaine, « L’ame est un voyageur imprévisible », 24 images, n° 134,
2007, pp. 54-57, http://id.erudit.org/iderudit/17285ac, p. 57.

®Voir Guy Gauthier, Le documentaire, un autre cinéma, Paris, Armand Colin, 2011, p. 239.
" André Dudemaine, « L’ame... », op. cit., p. 56.

8 Cité dans Maxime Scheinfeigel, Jean Rouch, Paris, CNRS, 2008, p. 9.

11


http://id.erudit.org/iderudit/17285ac

Studii si cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

Cette notion, sur laquelle revient assez souvent Vertov, sans qu’il insiste
beaucoup sur elle, parait appartenir surtout a son frere, Mikhail Kaufman, qui
avait déja une assez longue expérience comme photographe, opérateur
d’actualité et documentariste.®

Bolchevik convaincu, Vertov pensait que la caméra devrait étre utilisee pour
la lutte des classes. Comme il considérait le « ciné-drame » (la fiction) « I’opium du
peuple », il rejetait le scénario, les décors, la mise en scene, les acteurs, les studios et
le documentaire de paysage. En 1918, aprés avoir rejoint la Révolution bolchévique,
Dziga Vertov commence a travailler au premier journal filmé de 1’époque,
Kinodelia [Ciné-Semaine]. 1l y découvre les grandes possibilités de montage qui
pouvait apporter une dimension « émotionnelle » dans la perception des actualités.

Fondateur en 1922 de Kinopravda [Cinéma-vérité], magazine filmé, composé
de reportages, il y met les bases de sa philosophie du cinéma. Dans son travail et dans
ses recherches, il est accompagné par sa femme, la monteuse Elisaveta Svilova, et par
son frere, le caméraman Mikhail Kaufman. Tous les trois forment le Conseil des trois
et lancent I’Appel au commencement destiné aux cinéastes soviétiques. Le texte est
publié dans LEF [Levyi Front Iskusstv/ Front gauche des arts], la revue de Vladimir
Maiakovski. En 1923, Dziga Vertov rédige son manifeste théorique Kinoki (ou il fait
I’éloge de « I’ceil mécanique » et de la nouvelle perception du monde) et le Conseil
des trois devient le groupe Kinoki [les Ciné-Yeux].

La pensée cinématographique vertovienne est trés bien illustrée dans Chelovek
s kinoapparatom [L’Homme a la caméra]. Ce film de montage, réalisé par Dziga
Vertov en 1929, présente alternativement le déroulement d’une journée dans une
grande ville (la vie quotidienne de Moscou, d’Odessa et de Kiev) et le processus de
réalisation (tournage et montage, méme projection) du film qu’on est en train de voir.
Dans cette symphonie urbaine ou « concert visuel », le raccord des plans en
continuité d’action est remplacé par 1’association, par la confrontation des plans. Ce
type de montage, par lequel Dziga Vertov voulait apporter une nouvelle perception de
I’événement filmé, a été parfois mal compris et critiqué a cause de la « manipulation
du réel »*.

3. Le paradoxe vertovien

3.1. Le « film visible et audible » a I’époque du cinéma muet

En 1929, Dziga Vertov, accompagné par les deux autres kinoks, Elizaveta
Svilova et Mikhail Kaufman, réalise Chelovek s kinoapparatom [L’homme a la
caméra], son dernier film muet. Dés le début de la projection, par le texte qui suit le
générique initial, le spectateur est averti qu’il s’agit d’une ceuvre en méme temps
révolutionnaire et expérimentale, d’un essai de découverte d’un langage spécifique et
international du cinéma.

Ayant pour but de détacher le cinéma de la littérature et du théatre, « la ciné-
écriture » absolue proposée par le groupe de réalisateurs soviétiques se constitue
comme « une ciné-relation de faits visuels sans le concours d’intertitres (un film sans
intertitres), de scénario (un film sans scénario), de théatre (un film sans acteurs ni

9 Georges Sadoul, Dziga Vertov, Paris, Champ libre, 1971, p. 109.

10 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets, Traduction et notes par Sylviane Mossé et Andrée
Robel, Paris, Cahiers du cinéma, 1972, p. 118.

1 Voir Mitry 1973, Gauthier 2011.

12



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

décors) »*2. Contrairement a ses contemporains, qui étaient des créateurs d’une
« fabrique de I’acteur excentrique » (comme Grigori Kozintsev et Léonid Trauberg
qui se proposaient de réduire 1’acteur au stade de marionnette) ou des adeptes de I’idée
d’une « fabrique d’attractions » (comme Serguel Eisenstein), Dziga Vertov se déclare
contre « la ciné-sorcellerie » et contre la « ciné-mystification ».

Comme alternative, il propose «une fabrique des faits». Dans cette
« fabrique » imaginée par Vertov, le « kinoglaz » (ou le « ciné-ceil ») surprend « la vie
a I’'improviste » et le rythme de la vie impose le rythme de I’image filmée. Intervient
ici la question de la vérité de I’image du monde « déchiffré »13 par le « ciné-ceil » et
de la supériorité de cette nouvelle perception du rythme, de cette « possibilité de voir
les processus de la vie dans tout ordre temporel inaccessible a 1’ceil humain, dans toute
vitesse temporelle inaccessible a I’ceil humain »,

Si Vertov condamne le dérapage de la réalité et le caractére artificiel des
ceuvres des autres créateurs soviétiques de son temps, Eisenstein considere que les
films vertoviens ne provoguent pas leurs spectateurs a agir et il reproche a Vertov de
ne pas «alimenter la capacité de faire-faire du cinéma »®. « Le kinoglaz, croit
Eisenstein, n’est pas seulement le symbole d’une vision, mais aussi d’une
contemplation. Or nous ne devons pas contempler, mais agir. Ce n’est pas un “ciné-
eeil” qui nous faut, mais un “ciné-poing” »*. En ce qui concerne L’homme a la
caméra, Eisenstein, qui « tourne le dos au constructivisme de ses débuts »*" et critique
le kinoglaz et le montage expérimental de Vertov, n’hésite pas a qualifier cette
symphonie cinématographique de « cog-a-1’ane formalistes et pitreries gratuites dans
I’emploi de la caméra »*8.

C’est probablement 1’écart majeur entre les deux esthétiques (celle de la
« fabrique d’attractions » et celle de la « fabrique des faits ») qui empéche Eisenstein
de comprendre la question centrale des recherches de Vertov. Pour ce dernier, explorer
les faits de la vraie vie, étre avec la caméra au cceur des événements et enregistrer le
réel a partir de nouveaux points de vue constituent une modalité d’agir, une forme
d’interrogation de la réalité. Dans ce cas, voir et faire voir autrement deviennent actes
de la pensée. C’est-a-dire chercher un autre point de vue pourrait signifier, dans les
termes d’Hannah Arendt, rejeter les clichés qui « possedent la fonction socialement
reconnue de nous protéger contre la réalité [...] contre 1’exigence de notre attention
pensante que tous les événements et les faits éveillent en vertu de leur existence »*°,

Le refus du point de vue déja usité trahit « le regard attentif d’un chercheur
de laboratoire »?° ou « la sagacité du clinicien »? qui utilise la caméra comme un vrai

2 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets..., op. cit., p. 379.

13 Dziga Vertov définit le « ciné-ceil » comme « le ciné-déchiffrage du monde visible aussi
bien qu’invisible par I’ceil nu de I’homme » (1972, p. 126).

4 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets..., op. cit.

15 Viva Paci, La machine a voir. A propos de cinéma, attraction, exhibition, Villeneuve-
d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2012, p. 107.

16 Cité dans Paci, op. cit., p. 107.

17 Francois Niney, L épreuve du réel..., op. cit., p. 46.

18 Ibidem.

19 Hannah Arendt, Responsabilité et jugement, Traduit par Jean-Luc Fidel, Paris, Payot, 2005,
p. 186.

20 Georges Sadoul, Dziga Vertov..., op. cit., p. 12.

21 Jean-Jacques Marimbert et al., Analyse d’une ceuvre : « L’homme a la caméra », Dziga

13



Studii si cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

instrument de recherche scientifique et le montage comme une modalité d’analyse et
de mise en relation des résultats de cette recherche. Selon Vertov, L’homme a la
caméra, expérience complexe du « cinéma & cent pour cent »?, « oppose brutalement
“la vie comme elle est” vue par I’ceil armé d’une caméra (« ciné-ceil ») a “la vie
comme elle est” vue par le regard imparfait de 1’ceil humain »%. Facteur organisateur
dans « le chaos apparent de la vie »%, le « ciné-ceil » est défini par son créateur comme
une somme entre « ciné-je vois » (ce qu’on voit avec la caméra), « ciné-j’écris » (ce
qu’on enregistre avec la caméra sur la pellicule) et « ciné-organise » (ce qu’on monte).
Si ’objectif de la caméra rend « I’invisible visible »®et permet a I”’homme de dépasser
les bornes étroites de sa vision subjective, le montage organise les images « dans un
ordre rythmique »% ou chaque enchainement visuel est porteur de sens.

Comme résultat final de tous ces mélanges, déplacements, coupures, nous
obtenons une sorte d’équation visuelle, une sorte de formule visuelle. Cette
formule, cette équation, obtenue a 1’issue d’un montage général des ciné-
documents fixés sur la pellicule, c’est le film & cent pour cent, ’extrait, le
concentré de je vois, le ciné-je vois?.

Vertov condamne la fiction et rejette toute forme de « sorcellerie », mais, en
méme temps, il cherche une « équation visuelle » afin d’obtenir « le film & cent pour
cent », le film indépendant de toute autre forme d’expression artistique. A cause de
cet apparent paradoxe, Jean Mitry affirme que c’est une contradiction flagrante
« défendre le montage et soutenir dans le méme temps 1’intégrité du réel »%. Par son
affirmation, Mitry se dévoile comme étant I’adepte de la théorie classique du cinéma
gui met en relation antagonique la prise de vue, fidele au réel, et le montage, qui
trahirait le réel « au profit d’une création souvent réduite a une manipulation »?.

Dans son livre L’image-mouvement, Gilles Deleuze cite et récuse
I’observation de Jean Mitry : « Il faut beaucoup de parti pris & Mitry pour dénoncer
chez Vertov une contradiction qu’il n’oserait pourtant pas reprocher a une peinture :
pseudo-contradiction entre la créativité (du montage) et 1’intégrité (du réel) »*°. Selon
Vertov, le montage, qui porte « la perception dans les choses » et met « la perception
dans la matiére »*! devrait étre compris comme une autre conception du réel et non
pas comme une trahison ou manipulation du celui-ci. Juste avant I’arrivée du cinéma
parlant dans 1’Union soviétique, Vertov, par sa compréhension révolutionnaire du
montage ainsi que par sa vision synesthésique, enrichit I’image cinématographique ou
le « ciné-document fixé sur la pellicule »* en lui ajoutant la dimension sonore.

Méme muet, L’ homme a la caméra est congu comme un film « visible et

Vertov, 1929, Paris, Vrin, 2009, p. 11.

2 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets..., op. cit., p. 119.

23 | bidem.

2 Ibidem, p. 127.

% Ibidem, p. 63.

26 |bidem, p. 130.

27 |bidem.

28 Jean Mitry, Histoire du cinéma muet, 111, Paris, Editions Universitaires, 1973, p. 126.
2% Guy Gauthier, Le documentaire..., op.cit., p. 208.

%0 Gilles Deleuze, Cinéma 1. L image-mouvement, Paris, de Minuit, 1983, p. 117.
31 Ibidem.

%2 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets..., op. cit., p. 130.

14



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

audible »*, ou le montage « lié a des sons »3* crée un puissant « écho acoustique »%.
Anticipé par le film Odinnadtsaty [La Onziéme année] (1928) qui, selon les
affirmations de Vertov, a été « monté pour étre vu et aussi entendu »*, L "homme a la
caméra est en méme temps une réalisation pratique et une manifestation théorique a
I’écran du « Ciné-ceil », « le montage du Je vois ! », et de la « radio-oreille », « le
montage du J’entends ! »*. C’est pourquoi Vertov considére L homme a la caméra
comme une « symphonie visuelle »® et il ne rejette pas 1’idée de ses contemporains
que ce film soit vu comme « une expérience de musique visuelle, un concert visuel ».

Certains ont déclaré que L homme a la caméra était une expérience de musique
visuelle, un concert visuel. D’autres ont considéré le film du point de vue de la
mathématique supérieure du montage. Les troisiémes ont déclaré que ce n’était
pas « la vie comme elle est », mais la vie comme eux ne la voient pas, etc.
Cependant, le film n’est pas seulement la somme des faits fixés sur la pellicule,
mais aussi le produit, la « mathématique supérieure » des faits®,

3.2. Les « symphonies » de Vertov et I’orchestre de I’« homme nouveau »

Vivement imprégné de ’esprit et des idées communistes de son temps, Vertov
considére la « symphonie visuelle » la forme parfaite pour « établir un lien de classe
visuel (ciné-ceil) et auditif (radio-oreille) entre les prolétaires de toutes les nations et
de tous les pays, sur la plateforme du déchiffrement communiste du monde »*,

Par cette affirmation, Vertov est trés proche de Trotski pour qui le cinéma est
« un instrument qui s’ impose de lui-méme, le meilleur instrument de propagande »*.
Si, pour Trotski, le cinéma est 1’instrument parfait pour manipuler les foules, Vertov,
comme autres grands idéalistes de sa génération, croit sans réserve dans 1’utopie
communiste, dans la société parfaite, égalitaire et solidaire. Dans cette société idéale,
tout comme dans une symphonie, la « consonance » est assurée par I’existence d’un
ensemble-masse, sans 1’opposition permanente d’un soliste a cette masse. Garant de
I’unité et de I’harmonie de I’ensemble, le chef d’orchestre est remplacé dans la société
communiste (telle comprise par Vertov) par le chef politique.

La fagon vertovienne de comprendre la révolution bolchévique n’a presque
rien en commun avec celle des dirigeants politiques de son temps. Dans une Union
soviétique qui fonctionne selon le principe « celui qui n’est pas avec nous est contre
nous » (principe qui détourne le sens des mots bibliques), tout le monde est un
potentiel « ennemi du peuple » et peut étre éliminé si sa voix est différente et sort de
I’anonymat. La voix de Vertov, comme celle de Maiakovski, ne se perd pas dans la

33 Ibidem, p. 134.

3 « Dans le film muet [La onziéme année], nous avons déja affaire a un montage lié a des sons.
[...] Vous vous rappelez aussi comment nous avons montré le vieux roc de 2000 ans et le
squelette du Scythe. L’eau n’a pas le moindre frémissement, tout est désertique alentour, puis
le “son” commence a monter : les marteaux se mettent a frapper de plus en plus fort, puis on
entend les coups d’un gros marteau et enfin, au moment ou ’homme se dresse et cogne contre
le roc, nous donnons un puissant “écho acoustique” » (Ibidem, p. 140).

3 Ibidem, p. 140.

% Ibidem, p 134.

37 Ibidem, p. 81.

38 Ibidem, p. 379.

39 Ibidem, p. 118.

40 Ibidem, p. 72.

41 Cité dans Marc Ferro, Cinéma et histoire, Paris, Gonthier Dencél, 1977, p. 29.

15



Studii si cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

foule et leur vision artistique n’est jamais asservie au dogme politique. C’est en ce
sens que Vlada Petri¢ affirme dans son livre Constructivism in Film :

To equate Vertov with Trotsky (“Cinema’s Trotsky”) seems unjustifiable.
Whereas Trotsky valued political doctrine above all else during and after the time
he possessed political power, Vertov and Mayakovsky always held their artistic
visions and art in general above politics, defending uncompromisingly freedom
of expression. It is therefore appropriate to call Vertov the “Mayakovsky of
cinema”*,

Comme le fait remarquer Jacques Ranciére, « le cinéma propose avec Vertov
son communisme propre : un communisme de 1’échange universel des mouvements,
sorti du dilemme entre I’attente des conditions objectives et la nécessité du coup de
force »®.  Aveuglé par son idéalisme et profondément convaincu que le
développement du « ciné-ceil » (comme mouvement de caractére international)
« marche au rythme de la révolution prolétarienne mondiale »*, Vertov ne comprend
pas pourquoi son film est étiqueté comme « formaliste ». C’est une critique
inquiétante dans une Union soviétique, ou le « grand chef d’orchestre » est en train
d’imposer le « réalisme socialiste » comme 1’¢talon de toutes les créations artistiques.

Selon Andrei Jdanov, I’idéologue en chef du régime stalinien et le théoricien
du «réalisme socialiste », les ceuvres formalistes sont antipopulaires, inutiles et
dangereuses au peuple qui ne les comprend pas. En conséquence, les auteurs
formalistes doivent étre condamnés, méme a la peine capitale, car ils sont contre leur
peuple et contre la révolution. Pour Vertov, c’est d’autant plus paradoxal d’étre
condamné a cause de son « formalisme » alors méme qu’il pense affirmer la méme
chose que la politique officielle: «la représentation véridique, historiqguement
concrete, de la réalité dans son développement révolutionnaire ». On a cité ici la
définition canonique du réalisme socialiste, tel qu’elle figure dans les statuts de
I’Union des écrivains soviétiques®.

Quoique L’homme a la caméra puisse €tre jugé comme trop subtil pour un
public de masse, Vertov reste jusqu’a la fin fidéle aux « idées révolutionnaires ».
Ainsi, le rapprochement métaphorique entre ’orchestre de musique et la société
nouvelle est évident dans la séquence de L homme a la caméra, ou, juste avant le
début de la projection du film qui va se naitre sous les yeux de ses spectateurs, on voit
le chef d’orchestre et les musiciens qui se préparent et jouent apres la musique qui
accompagne le film dans le film. On y assiste au paradoxe vertovien du film muet qui
nous fait voir la naissance du son, tout en anticipant la musique concrete de Pierre
Schaeffer.

3.3. La fin du « cinéma-vérité ». Chronique d’un été de Jean Rouch et
Edgar Morin
Chronique d’un été (1961) de Jean Rouch et Edgar Morin est un jalon

42 \/lada Petri¢, Constructivism in Film — A Cinematic Analysis: The Man with the Movie

Camera, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, p. 35.

43 Jacques Ranciére, Les écarts du cinéma, Paris, La fabrique, 2011, p. 41.

4 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets..., op. cit., p. 72.

4 Cité dans John Berger, Daniel Howard et Antoine Garrigues, « Réalisme socialiste »,
Encyclopaedia  Universalis  [en  ligne], consult¢ le 4 ao(t 2015.
http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/.

16


http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/

Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

important dans I’histoire du cinéma et du cinéma documentaire. Né a la suite de la
rencontre de deux méthodes de travail (de Jean Rouch, le créateur de 1’ethnofiction,
et d’Edgar Morin, le philosophe adepte du co-constructivisme, c’est-a-dire « la
collaboration du monde extérieur et de notre esprit pour construire la réalité »),
Chronique d’un été est un film carrefour. Apres avoir expérimenté en Afrique sa
méthode de réalisation de documentaires ethnographiques, en donnant la parole aux
anonymes, Jean Rouch accepte I'invitation d’Edgar Morin de réaliser le premier
documentaire ethnographique en France. La méthode du film est révolutionnaire : le
film se développe en filmant les réactions qu’il suscite et il se (ré)invente au fil du
tournage et du montage. C’est aussi la premiére expérience d’anthropologie partagée
réalisée devant la caméra. Grace a la rencontre de bon augure de Jean Rouch et Edgar
Morin avec Michel Brault, le documentaire Chronique d’un été marque le début du
synchronisme image-son.

Le son direct, synchrone 16 mm, permettait ainsi, pour la premiere fois dans
I’histoire du cinéma, d’aller filmer 1a ou vit, agit, circule, lutte 1’homme
quelconque du siecle. [..] Ce jour-13, dans les Halles de Paris, quand Marcelline
Loridan raconte I’histoire de son retour d’ Auschwitz, le cinéma a changé de base.
[...] La voix n’est plus séparable ni du corps qui la porte, ni du lieu qui I’abrite,
ni du temps qui la fagonne?®.

Méme si la victoire du réel semble évidente sur le plan technique ou de la
forme, la lutte est perdue sur le plan du contenu. A la confrontation d’aprés
visionnement, Marcelline est accusée d’avoir eu une attitude artificielle. Marcelline
se défend en essayant de convaincre son auditoire de la vérité de sa confession, mais
le probléme de la Vvérité et de la fausseté est loin d’étre résolu. C’est un argument en
plus pour (re)questionner la pertinence de la formule « cinéma-vérité ». Il ne faut pas
oublier qu’a sa sortie, Chronique d’un été a déclenché une polémique centrée sur le
terme de « cinéma-vérité », polémique alimentée par Georges Sadoul, mais tempérée
par Mario Ruspoli.

Dans une entrevue télévisée accordée en octobre 1962, Ruspoli, tout en restant
prudent en ce qui concerne la rupture avec « le cinéma-direct », propose un terme
alternatif plus nuancé et plus « juste » : celui de « cinéma-authenticité ».

Je suis un peu contre ce terme de cinéma-vérité parce que la vérité n’est pas un
phénomene unique, mais un phénomeéne large qui s’étend...une vérité verbale
par exemple peut trés bien ne pas étre pensée...enfin vous voyez assez facilement
que I’on ne peut pas employer le mot vérité qui est un mot qui synthétise trop la
pensée. Cinéma-authenticité me parait assez juste®’.

Dans Le groupe synchrone cinématographique léger, un rapport rédigé pour
UNESCO en octobre 1963, Mario Ruspoli avance I’expression « cinéma direct » et
c’est cette expression qui s’impose dans la terminologie cinématographique des
années 60.

46 Jean-Louis Comolli, « L’oral et ’oracle, la séparation du corps et de la voix ». Images
documentaires n° 55/56, ler trimestre, 2006, pp. 12-38, pp. 36-37.

47 Séverine Graff, « “Cinéma-vérité” ou “cinéma-direct” : hasard terminologique ou paradigme
théorique ? », Décadrages, n° 134, 2011, pp. 32-46, p. 41.

17



Studii si cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

4. Le cinéma direct. Intervenir sur le réel avec la caméra

Le cinéma direct se développe au croisement de plusieurs expériences
conjointes au Canada (ONF - Michel Brault, Pierre Perrault), en France (Jean Rouch,
Edgar Morin) et aux Etats-Unis (Richard Leacock, Donn Alan Pennebaker). Dans ces
trois pays, la révolution du direct s’est faite au niveau technique, politique et
esthétique. Malgré leurs différences, le Canada, la France et les Etats-Unis avaient en
commun « une forte tradition documentaire, une organisation politique démocratique,
un bon niveau de développement technique et une télévision en expansion »*,

La grande nouveauté technique de la caméra légére (16 mm, qui pouvait étre
portée a 1’épaule et qui pouvait avoir un objectif grand-angulaire, la lentille & courte
focale qui permettait de capter le maximum), du son synchrone (et de I’apparition de
Nagra) et la réalisation dans les laboratoires Kodak d’une pellicule plus sensible, qui
rendait possible le tournage avec un minimum d’éclairage dans la lumiére naturelle,
ont permis un nouveau rapport « filmé-filmeur », plus intimiste. Grace a sa nouvelle
autonomie et liberté¢ de mouvement, la caméra pouvait aller au centre de I’événement
pour filmer de plus prées les vedettes (musicales® et politiques®™) ou les anonymes®:
qui, pour la premiére fois dans I’histoire du cinéma, pouvaient prendre la parole
devant la caméra.

Affirmation d’une co-présence du cinéaste avec ce qu’il filme, le cinéma
direct change le rapport au réel, qui n’est plus (ex)posé devant la caméra comme une
scéne devant un spectateur : le film devient un mode d’intervention sur le réel lui-
méme. Mais la dispute provoguée par la définition de John Grierson continue aprés
’apparition du cinéma direct et elle sera alimentée par des cinéastes comme Orson
Welles, Jean-Luc Godard ou Johan van der Keuken.

Conclusion
« Sometimes you have to lie to tell the truth. »
Robert J. Flaherty

Quand on va au cinéma, on s’attend, dans la plupart des cas, a voir un film de
fiction. Dans le noir de la salle, ou la perception individuelle est amplifiée, on veut
s’évader de la réalité. A travers I’écran de cinéma, les spectres réactivent la mémoire
et leur histoire se mélange a la ndtre. Le noir permet au spectateur de s’isoler et cette
forme de solitude, volontairement choisie au moment de I’entrée dans la salle de
cinéma, lui assure la catharsis, la libération des tensions.

Comme le fait pertinemment remarquer Wolfgang Schivelbusch, le spectateur
dans le noir «is alone with himself and the illuminated image because social
connections cease to exist in the dark. [...] Every lighted image is experienced as the
light at the end of the tunnel — the visual tunnel, in this case — and as a liberation from

48 Guy Gauthier, Philippe Pilard, Simone Sychet, Le documentaire passe au direct, Montréal,
VLB, 2003, p. 8.

49 Bob Dylan dans Dont look back (1967) de D. A. Pennebaker ou Mick Jagger dans Gimme
Shelters (1970) de Albert et David Maysles et Charlotte Zwerin.

%0 John F. Kennedy dans Primary (1960) de Robert Drew.

51 Voir, par exemple, Chronique d’un été (1961) de Jean Rouch et Edgar Morin, ou Pour la
suite du monde (1963) de Michel Brault, Marcel Carriére et Pierre Perrault.

18



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

the dark »*2,

Dr’ailleurs, le documentaire est encore considéré par le grand public comme
un « genre mineur » qu’on préfere voir a la télé*, Si le film de fiction est fréquemment
encadré par son public dans la sphére des verbes «sentir» ou «réver», le
documentaire doit informer (selon 1’opinion courante), tout en s’adaptant aux divers
dispositifs et types de réception. « Le message, ¢’est le médium ». Si I’on est d’accord
avec McLuhan, il faut alors reconnaitre qu’un documentaire vu dans une salle de
cinéma difféere du méme documentaire vu a la télé, sur une tablette ou sur un téléphone
intelligent.

Si I’entrée dans la salle de cinéma constitue presque un rituel et le spectateur
vient vers le film de fiction afin de « purifier ses émotions », la situation est toute autre
dans le cas du documentaire. Le documentaire - tout en partageant le méme destin que
la télévision - est de plus en plus vu comme un intrus qui doit vite s’imposer, informer
et attirer I’attention. Sinon, il va étre chassé par la télécommande.

Nous nous sommes demandé au début de notre texte, si une définition qui
exclut toutes traces de fiction dans le documentaire pouvait étre juste. Sans avoir eu
la prétention d’épuiser le sujet, nous avons analysé divers cas ou la fiction est
imbriquée au documentaire. Nous n’avons pas de réponses définitives, mais, au
contraire, & notre réflexion s’ajoutent d’autres questions. Est-ce que le documentaire
doit toujours informer, « dire » toujours la vérité, toute la vérité ? Le documentaire
devrait-il affirmer une seule vérité ou, plutdt, une vérité multiple, polyphonique ?

Au début du 20° siecle, le philosophe allemand Hans Vaihinger, tout en
s’inspirant de la pensée de Kant, a développé la philosophie du « comme si ». Selon
lui, méme dans le domaine scientifique, la fiction peut avoir un réle positif en
favorisant la découverte de la vérité. C’est le cas des mathématiciens qui, pour trouver
des solutions aux problémes, doivent sans cesse inventer. Par leur geste, les
mathématiciens ressemblent aux poétes qui, dans leur vers, ne décrivent pas le monde,
mais I’inventent pour qu’ils arrivent a une forme supérieure de connaissance. Dans
Die Philosophie des « Als Ob » [La philosophie du « comme si »] (1911), Vaihinger
donne I’exemple de «l’artifice» ou de «1’astuce [Kniff] » utilisé par le
mathématicien francais Pierre de Fermat.

L’invention de la fiction (x+e) et I’emploi de la méthode des opérations
antithétiques [la seconde opération annulant la premiére] permettent ainsi
d’atteindre un résultat extrémement important. La pensée mathématique adopte
exactement la méme méthode, méme si elle se présente sous une forme plus
simple, pour résoudre certaines équations du second degré. [...] J’affirme que
toutes les opérations fictionnelles, d’un point de vue formel, sont parfaitement
identiques aux opérations mathématiques citées®.

Si Vaihinger avait raison, pourquoi n’accepterait-on pas la vérité de
I’affirmation de Flaherty ? Dire des « mensonges » pourrait étre une forme de
découverte de la vérité cachée. Le documentaire « témoigne » sur I’événement de la

2. Anne Friedberg, The Virtual Window: From Alberti to Microsoft, Cambridge (Mass.),
M.I.T. Press, 2006, p. 152.

% Voir Jean-Marc Lavaur et Adriana Serban, La traduction audiovisuelle. Approche
interdisciplinaire du sous-titrage, Bruxelles, De Boeck, 2008, p. 70.

%4 Hans Vaihinger, « Extrait du chapitre XXVI de la Philosophie du comme si », Philosophia
Scientiae, n° 9-1, 2005, http://philosophiascientiae.revues.org/625, pp. 182-184.

19



Studii si cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

réalité, mais cette réalité s’imprégne toujours de la subjectivité du documentariste (par
le point de vue choisi, par la sélection qu’il opére dans 1’événement, par la syntaxe
des faits dans le montage et méme par le rythme). Le documentariste et la réalité qu’il
donne & voir sont deux « vases communicants », car ce n’est pas seulement la réalité
qui porte I’empreinte de cette rencontre. A son tour, le documentariste la porte aussi
et cela se refléte dans le documentaire qui résulte de cette interaction.

BIBLIOGRAPHIE

Arendt, Hannah, Responsabilité et jugement, Traduit par Jean-Luc Fidel, Paris, Payot,
2005.

Aumont, Jacques, Les limites de la fiction : considérations actuelles sur [’état du
cinéma, Montrouge, Bayard, 2014.

Bergala, Alain (éd.), Jean-Luc Godard par Jean-Luc Godard, Paris, Cahiers du
cinéma, 1989.

Berger, John, Howard Daniel et Antoine Garrigues, « Réalisme socialiste »,
Encyclopaedia Universalis [en ligne], consulté le 4 aolt 2015.
http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/.

Cardinal, Serge, Deleuze au cinéma : une introduction a [’empirisme supérieur de
['image-temps, Québec, Les Presses de 1I’Université Laval, 2010.

Chion, Michel, Un art sonore, le cinéma. Histoire, esthétique, poétique, Paris, Cahiers
du cinéma, 2003.

Comolli, Jean-Louis, « L’oral et I’oracle, la séparation du corps et de la voix ». Images
documentaires n° 55/56, 1°" trimestre, 2006, pp. 12-38.

Deleuze, Gilles, Cinéma 2. L’image-temps, Paris, de Minuit, 1985.

Deleuze, Gilles, Cinéma 1. L’image-mouvement, Paris, de Minuit, 1983.

Dudemaine, André, « L’ame est un voyageur imprévisible », 24 images, n° 134, 2007,
pp. 54-57, http://id.erudit.org/iderudit/17285ac.

Esquenazi, Jean-Pierre (dir.), Vertov. L invention du réel, Paris, Harmattan, 1997.

Ferro, Marc, Cinéma et histoire, Paris, Gonthier Denoél, 1977.

Friedberg, Anne, The Virtual Window: From Alberti to Microsoft, Cambridge (Mass.),
M.I.T. Press, 2006.

Gauthier, Guy, Le documentaire, un autre cinéma, Paris, Armand Colin, 2011.

Gauthier, Guy, Philippe Pilard, Simone Sychet, Le documentaire passe au direct,
Montréal, VLB, 2003.

Graff, Séverine, « “Cinéma-vérité” ou “cinéma-direct” : hasard terminologique ou
paradigme théorique ? », Décadrages, n°® 134, 2011, pp. 32-46.

Hardy, Forsyth (éd.), Grierson on Documentary, New York, Washington, Praeger,
1971.

Jauss, Hans-Robert, 1978, Pour une esthétique de la réception, trad. de I’allemand par
C. Maillard, Paris, Gallimard, 1990.

Kristeva, Julia, Seméiotike. Recherches pour une sémanalyse, Paris, du Seuil, 1969.

Langlois, Philippe, Les Cloches d’Atlantis. Musique électroacoustique et cinéma.
Archéologie et histoire d’un art sonore, Paris, MF, 2012.

Lavaur, Jean-Marc, et Adriana Serban, La traduction audiovisuelle. Approche
interdisciplinaire du sous-titrage, Bruxelles, De Boeck, 2008.

Marimbert, Jean-Jacques (dir.), Eric Dufour et Laurent Jullier, Analyse d’une ceuvre :
« L’homme a la caméra », Dziga Vertov, 1929, Paris, Vrin, 2009.

Mauro, Didier, Praxis du cinéma documentaire. Une théorie et une pratique, Paris,

20


http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/
http://id.erudit.org/iderudit/17285ac

Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 44/2020

Publibook, 2013.

McLane, Betsy A., A New History of Documentary Film, New York, Bloomsbury
Academic, 2013.

McLuhan, Marshall, Pour comprendre les médias : les prolongements technologiques
de I’homme, Traduit par Jean Paré, Montréal, Bibliothéque québécoise, 1993.

McLuhan, Marshall, La Galaxie Gutenberg : face a [ére électronique, les
civilisations de /’dge oral a I'imprimerie, Traduit par Jean Paré, Paris, Mame,
1967.

Merleau-Ponty, Maurice, Euvres, Paris, Gallimard, 2010.

Millet, Thierry, Bruit et cinéma, Aix-en-Provence, Publications de 1’Université de
Provence, 2007.

Mitry, Jean, Histoire du cinéma muet, 111, Paris, Editions Universitaires, 1973.

Niney, Frangois, L’épreuve du réel a l’écran. Essai sur le principe de réalité
documentaire, De Boeck, Bruxelles, 2002.

Odin, Roger, L dge d’or du documentaire, Paris, L’Harmattan, 1998.

Paci, Viva, La machine & voir. A propos de cinéma, attraction, exhibition, Villeneuve-
d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2012.

Petri¢, Vlada, Constructivism in Film — A Cinematic Analysis: The Man with the
Movie Camera, Cambridge, Cambridge University Press, 1987.

Ranciére, Jacques, Les écarts du cinema, Paris, La fabrique, 2011.

Ranciére, Jacques, Le partage du sensible. Esthétique et politique, Paris, La fabrique,
2000.

Sadoul, Georges, Dziga Vertov, Paris, Champ libre, 1971.

Schaeffer, Jean-Marie, « De I’imagination & la fiction », Vox poetica, 2002,
http://www.voxpoetica.org/t/articles/schaeffer.html.

Scheinfeigel, Maxime, Jean Rouch, Paris, CNRS, 2008.

Vaihinger, Hans, « Extrait du chapitre XXVI de la Philosophie du comme si »,
Philosophia Scientiae, n°9-1,2005, http://philosophiascientiae.revues.org/625.

Vertov, Dziga, Articles, journaux, projets, Traduction et notes par Sylviane Mossé et
Andrée Robel, Paris, Cahiers du cinéma, 1972.

21


http://www.voxpoetica.org/t/articles/schaeffer.html
http://philosophiascientiae.revues.org/625

