
Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

9 

Adina Vuković1 

 

 
 

LA VERITE POLYPHONIQUE: LA MISE EN QUESTION DE LA 

DICHOTOMIE ENTRE FICTION ET DOCUMENTAIRE 

 
 

Polyphonic truth: questioning the dichotomy between fiction and documentary 

The most common documentary definitions indicate the non-fictional character of this 

cinematic genre, the absence of professional actors, and the presentation of real 

events. In essence, there are the principles enunciated by John Grierson in 1932, in 

First Principles of Documentary. In practice, we find that most major documentary 

works demonstrate the precarious boundaries between fiction and documentation of 

the real. In this way, Jean-Luc Godard noted: “All great fiction films tend toward the 

documentary just as all great documentaries tend toward fiction”. Throughout the 

history of documentary cinema, filmmakers have had to recognize that, in practice, it 

is almost impossible to avoid the intrusion of fiction into a documentary. In this 

context, we wonder if the documentary's genre purity is not illusory while implying a 

questioning of cinema's current taxonomy. 

Key-words: fiction film, documentary film, polyphony, John Grierson 

 

Quand il s’agit d’une taxonomie du cinéma, le plus souvent on fait une 

différence entre le documentaire et le film de fiction, tout en évoquant le pacte de 

croyance comme le garant de la distinction entre les deux genres. Le spectateur de 

fiction est averti dès l’entrée dans la salle de cinéma qu’il ne doit pas croire vrais les 

événements et les personnages du film. En tant que spectateur du documentaire, on 

s’attend à ce que l’information véhiculée dans le film soit véridique. Les personnes 

doivent avoir la même identité et le même vécu dans le film et dans la vraie vie. Si 

cette règle n’est pas respectée, dans la plupart des cas, le documentariste sera 

condamné par la critique et discrédité par l’opinion publique. 

Ce qui prime dans la définition d’un film de fiction ce n’est pas tant le rapport 

au référent que l’intentionnalité. Dans ce sens, l’affirmation que Jean-Marie Schaeffer 

fait dans son article De l’imagination à la fiction nous semble éloquente: « ce qui 

importe dans le cas de la fiction, ce n’est pas de savoir si ses représentations ont ou 

n’ont pas une portée référentielle, mais d’adopter une posture intentionnelle dans 

laquelle la question de la référentialité ne compte pas » (Schaeffer 2002).  

La situation change dans le cas du documentaire où le référent et la nature du 

rapport au monde conditionnent son existence et garantissent sa spécificité comme 

genre cinématographique. C’est pour cette raison que les deux éléments sont contenus 

(d’une manière implicite ou explicite) dans la définition du documentaire.  

Tout au long de l’histoire du cinéma documentaire, les cinéastes ont dû 

reconnaître que, en pratique, il est presque impossible d’éviter l’immixtion de la 

fiction dans le documentaire. Dans ce contexte, nous nous demandons si la pureté du 

genre documentaire n’est pas elle-même illusoire, tout en impliquant une remise en 

 
1 Université de Montréal. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

10 

question de la taxonomie courante du cinéma. 

 

 1. Grierson et la pomme de discorde 

En 1926, après avoir été utilisé dans la terminologie photographique, le terme 

« documentaire » fait son entrée au cinéma. C’est John Grierson, le futur fondateur de 

l’Office national du film du Canada, qui, dans un article du 8 février 1926, paru dans 

The New York Sun, a écrit que le film Moana de Robert J. Flaherty avait « une valeur 

documentaire » : « Of course Moana, being a visual account of events in the daily life 

of a Polynesian youth and his family, has documentary value »2. Quelques années plus 

tard, dans son essai First Principles of Documentary (1932), Grierson a repris le 

terme.  

Même si, comme épithète, le terme « documentaire » avait été employé pour 

la première fois dans le cinéma français des premiers temps afin de désigner les 

travelogues ou les bobines de voyage3, il s’impose dans la terminologie 

cinématographique internationale grâce aux écrits de Grierson. C’est ici que le 

nouveau genre cinématographique est défini comme étant « le traitement créatif de la 

réalité ». Cette définition devient vite une vraie pomme de discorde pour les 

documentaristes et leurs critiques, car elle est ouverte aux multiples et, parfois, 

contradictoires interprétations. 

Dans son ouvrage L’âge d’or du documentaire, Roger Odin, qui semble 

privilégier le terme « créatif » de la définition de Grierson, affirme que la tension qui 

existe entre les deux lignes de force du documentaire moderne, « l’expérimentation 

formelle » et « la confrontation avec la réalité sociale », remonte à la définition du 

documentaire comme « le traitement créatif de la réalité ». Dans son livre, Roger Odin 

cite Lindsay Anderson selon qui « ce n’était que par “l’interprétation créative” que le 

documentaire se distinguait du simple journalisme »4. Ni Anderson ni Odin 

n’expliquent pas ce qu’ils comprennent par « simple journalisme ». Il nous semble 

quand même que l’étiquette « simple » a été assez vite collée et acceptée sans réserve 

tout en ayant en vue le rôle que la télévision et le journalisme ont joué dans le 

développement du documentaire. 

 

 2. Flaherty et Vertov. À chacun son « mensonge » ou sa vérité   

Robert J. Flaherty et Dziga Vertov (pseudonyme de Denis Kaufman) sont les 

deux figures tutélaires du cinéma documentaire : ils inaugurent deux démarches et 

même deux esthétiques opposées. Si Flaherty considérait le tournage comme étant le 

moment privilégié de la réalisation de ses films, Vertov croyait dans la puissance du 

montage, grâce auquel le cinéma pouvait assurer une nouvelle perception du monde. 

Intéressé à surprendre la dimension la plus profonde de la vie des Inuits, 

Robert J. Flaherty a passé quinze mois dans les conditions extrêmes du Grand Nord 

canadien, en compagnie des gens qu’il voulait filmer. En partageant leurs conditions 

de vie, « le filmeur » est arrivé à une grande complicité avec « les filmés ». C’est cette 

complicité qui a facilité « la mise en scène » de la réactivation des pratiques 

 
2 Cité dans Betsy A. McLane, A New History of Documentary Film, New York, Bloomsbury 

Academic, 2013, p. 4. 
3 Voir François Niney, L’épreuve du réel à l’écran. Essai sur le principe de réalité 

documentaire, De Boeck, Bruxelles, 2002, p. 71. 
4 Roger Odin, L’âge d’or du documentaire, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 17. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

11 

ancestrales abandonnées par les Inuits, Nanook et ses proches acceptant de « jouer » 

leur propre vie devant la caméra de Flaherty.  

Comme son contemporain Edward Curtis, Flaherty a manifesté son intérêt 

d’enregistrer tout ce qui, à cause de l’arrivée des Blancs et de la modernité, était en 

train de disparaître dans les communautés traditionnelles inuites. C’est dans ce sens 

qu’il a écrit à propos de Nanook of the North (1922): « What I want to show is the 

former majesty and character of these people, while it is still possible – before the 

white man has destroyed not only their character, but the people as well »5. 

On sait aujourd’hui que Flaherty a voulu réaliser un documentaire 

« romancé »6 et c'est pour cette raison qu'il est intervenu dans la réalité. Par exemple, 

la scène de la chasse au phoque a été tournée comme dans un film de fiction. La chasse 

n’est pas une vraie chasse et Nanook fait semblant de tuer le phoque. En réalité, le 

phoque, qui se trouve au bout de la corde tirée par le chasseur, est déjà mort. On 

reproche aussi à Flaherty d’avoir mis en péril la vie de ses intervenants qui n’ont pas 

eu le droit de chasser au fusil. D’ailleurs, ils ont dû se servir des harpons qu’ils 

n’utilisaient plus depuis longtemps. Dans ce documentaire, les intervenants 

participent en tant qu’acteurs non professionnels : ils jouent des rôles et leur identité 

de la vraie vie ne coïncide pas avec celle du film. Comme l’observe André Dudemain 

« Allakariallak [est le] nom véritable de Nanook »7et sa famille réelle n’est pas celle 

qu’on voit dans le film.  

Même si le film a été contesté, surtout à cause de l’intervention dans le réel, 

Nanook of the North reste comme le premier grand documentaire de tournage de 

l’histoire du cinéma. C’est grâce à ce film que le documentariste Jean Rouch a appris 

dès l’âge de six ans la différence entre le documentaire et le film de fiction. 

Ma mère…était, comme toutes les femmes de cette époque, amoureuse de 

Douglas Fairbanks. Et on passait dans ce même cinéma, quinze jours après, 

Robin des bois. On va donc voir le film, et tout d’un coup je me mets à pleurer. 

Ma mère [m’interroge]. Je lui dis : « Les soldats que Robin des bois jette par-

dessus les créneaux se tuent. C’est triste. » Elle me dit : « Ce n’est pas vrai. Ce 

sont des mannequins. » Et elle m’explique comment c’est fait. Alors moi, je lui 

dis : « Nanook, est-ce que c’était vrai ? ». Elle me dit : « Tu demanderas à ton 

père. » Et mon père m’explique la différence entre un film documentaire et un 

film de fiction. […] Dès le départ, je vois qu’il y avait ces deux catégories de 

film. Mais j’avais marché aux deux8. 

Le kinoglaz (ou le Ciné-œil) représente à la fois un concept, une théorie et une 

méthode de travail développés par Dziga Vertov, à partir de 1922. En considérant 

« l’œil de l’objectif » de la caméra comme un perfectionnement de l’œil humain, 

Vertov soutenait que le cinéma pouvait offrir une autre perception de « la vie à 

l’improviste » (l’expression appartient à Mikhaïl Kaufman), une autre compréhension 

du monde, jusqu’ici impensable. 

Prendre « la vie à l’improviste » signifie filmer les hommes et les êtres vivants 

sans qu’ils aient conscience de la présence d’un opérateur et d’une caméra […] 

 
5 Cité dans André Dudemaine, « L’âme est un voyageur imprévisible », 24 images, n° 134, 

2007, pp. 54-57, http://id.erudit.org/iderudit/17285ac, p. 57. 
6 Voir Guy Gauthier, Le documentaire, un autre cinéma, Paris, Armand Colin, 2011, p. 239. 
7 André Dudemaine, « L’âme… », op. cit., p. 56. 
8 Cité dans Maxime Scheinfeigel, Jean Rouch, Paris, CNRS, 2008, p. 9. 

http://id.erudit.org/iderudit/17285ac


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

12 

Cette notion, sur laquelle revient assez souvent Vertov, sans qu’il insiste 

beaucoup sur elle, paraît appartenir surtout à son frère, Mikhaïl Kaufman, qui 

avait déjà une assez longue expérience comme photographe, opérateur 

d’actualité et documentariste.9 

Bolchevik convaincu, Vertov pensait que la caméra devrait être utilisée pour 

la lutte des classes. Comme il considérait le « ciné-drame » (la fiction) « l’opium du 

peuple », il rejetait le scénario, les décors, la mise en scène, les acteurs, les studios et 

le documentaire de paysage. En 1918, après avoir rejoint la Révolution bolchévique, 

Dziga Vertov commence à travailler au premier journal filmé de l’époque, 

Kinodelia [Ciné-Semaine]. Il y découvre les grandes possibilités de montage qui 

pouvait apporter une dimension « émotionnelle » dans la perception des actualités. 

Fondateur en 1922 de Kinopravda [Cinéma-vérité], magazine filmé, composé 

de reportages, il y met les bases de sa philosophie du cinéma. Dans son travail et dans 

ses recherches, il est accompagné par sa femme, la monteuse Elisaveta Svilova, et par 

son frère, le caméraman Mikhaïl Kaufman. Tous les trois forment le Conseil des trois 

et lancent l’Appel au commencement destiné aux cinéastes soviétiques. Le texte est 

publié dans LEF [Levyi Front Iskusstv/ Front gauche des arts], la revue de Vladimir 

Maïakovski. En 1923, Dziga Vertov rédige son manifeste théorique Kinoki (où il fait 

l’éloge de « l’œil mécanique » et de la nouvelle perception du monde) et le Conseil 

des trois devient le groupe Kinoki [les Ciné-Yeux].  

La pensée cinématographique vertovienne est très bien illustrée dans Chelovek 

s kinoapparatom [L’Homme à la caméra]. Ce film de montage, réalisé par Dziga 

Vertov en 1929, présente alternativement le déroulement d’une journée dans une 

grande ville (la vie quotidienne de Moscou, d’Odessa et de Kiev) et le processus de 

réalisation (tournage et montage, même projection) du film qu’on est en train de voir. 

Dans cette symphonie urbaine ou « concert visuel »10, le raccord des plans en 

continuité d’action est remplacé par l’association, par la confrontation des plans. Ce 

type de montage, par lequel Dziga Vertov voulait apporter une nouvelle perception de 

l’événement filmé, a été parfois mal compris et critiqué à cause de la « manipulation 

du réel »11.  

 

3. Le paradoxe vertovien 

3.1. Le « film visible et audible » à l’époque du cinéma muet 

En 1929, Dziga Vertov, accompagné par les deux autres kinoks, Elizaveta 

Svilova et Mikhaïl Kaufman, réalise Chelovek s kinoapparatom [L’homme à la 

caméra], son dernier film muet. Dès le début de la projection, par le texte qui suit le 

générique initial, le spectateur est averti qu’il s’agit d’une œuvre en même temps 

révolutionnaire et expérimentale, d’un essai de découverte d’un langage spécifique et 

international du cinéma.  

Ayant pour but de détacher le cinéma de la littérature et du théâtre, « la ciné-

écriture » absolue proposée par le groupe de réalisateurs soviétiques se constitue 

comme « une ciné-relation de faits visuels sans le concours d’intertitres (un film sans 

intertitres), de scénario (un film sans scénario), de théâtre (un film sans acteurs ni 

 
9 Georges Sadoul, Dziga Vertov, Paris, Champ libre, 1971, p. 109. 
10 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets, Traduction et notes par Sylviane Mossé et Andrée 

Robel, Paris, Cahiers du cinéma, 1972, p. 118. 
11 Voir Mitry 1973, Gauthier 2011. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

13 

décors) »12. Contrairement à ses contemporains, qui étaient des créateurs d’une 

« fabrique de l’acteur excentrique » (comme Grigori Kozintsev et Léonid Trauberg 

qui se proposaient de réduire l’acteur au stade de marionnette) ou des adeptes de l’idée 

d’une « fabrique d’attractions » (comme Sergueï Eisenstein), Dziga Vertov se déclare 

contre « la ciné-sorcellerie » et contre la « ciné-mystification ».  

Comme alternative, il propose « une fabrique des faits ». Dans cette 

« fabrique » imaginée par Vertov, le « kinoglaz » (ou le « ciné-œil ») surprend « la vie 

à l’improviste » et le rythme de la vie impose le rythme de l’image filmée. Intervient 

ici la question de la vérité de l’image du monde « déchiffré »13 par le « ciné-œil » et 

de la supériorité de cette nouvelle perception du rythme, de cette « possibilité de voir 

les processus de la vie dans tout ordre temporel inaccessible à l’œil humain, dans toute 

vitesse temporelle inaccessible à l’œil humain »14. 

Si Vertov condamne le dérapage de la réalité et le caractère artificiel des 

œuvres des autres créateurs soviétiques de son temps, Eisenstein considère que les 

films vertoviens ne provoquent pas leurs spectateurs à agir et il reproche à Vertov de 

ne pas « alimenter la capacité de faire-faire du cinéma »15. « Le kinoglaz, croit 

Eisenstein, n’est pas seulement le symbole d’une vision, mais aussi d’une 

contemplation. Or nous ne devons pas contempler, mais agir. Ce n’est pas un “ciné-

œil” qui nous faut, mais un “ciné-poing” »16. En ce qui concerne L’homme à la 

caméra, Eisenstein, qui « tourne le dos au constructivisme de ses débuts »17 et critique 

le kinoglaz et le montage expérimental de Vertov, n’hésite pas à qualifier cette 

symphonie cinématographique de « coq-à-l’âne formalistes et pitreries gratuites dans 

l’emploi de la caméra »18. 

C’est probablement l’écart majeur entre les deux esthétiques (celle de la 

« fabrique d’attractions » et celle de la « fabrique des faits ») qui empêche Eisenstein 

de comprendre la question centrale des recherches de Vertov. Pour ce dernier, explorer 

les faits de la vraie vie, être avec la caméra au cœur des événements et enregistrer le 

réel à partir de nouveaux points de vue constituent une modalité d’agir, une forme 

d’interrogation de la réalité. Dans ce cas, voir et faire voir autrement deviennent actes 

de la pensée. C’est-à-dire chercher un autre point de vue pourrait signifier, dans les 

termes d’Hannah Arendt, rejeter les clichés qui « possèdent la fonction socialement 

reconnue de nous protéger contre la réalité […] contre l’exigence de notre attention 

pensante que tous les événements et les faits éveillent en vertu de leur existence »19. 

Le refus du point de vue déjà usité trahit « le regard attentif d’un chercheur 

de laboratoire »20 ou « la sagacité du clinicien »21 qui utilise la caméra comme un vrai 

 
12 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets…, op. cit., p. 379. 
13 Dziga Vertov définit le « ciné-œil » comme « le ciné-déchiffrage du monde visible aussi 

bien qu’invisible par l’œil nu de l’homme » (1972, p. 126). 
14 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets…, op. cit. 
15 Viva Paci, La machine à voir. À propos de cinéma, attraction, exhibition, Villeneuve-

d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2012, p. 107. 
16 Cité dans Paci, op. cit., p. 107. 
17 François Niney, L’épreuve du réel…, op. cit., p. 46. 
18 Ibidem. 
19 Hannah Arendt, Responsabilité et jugement, Traduit par Jean-Luc Fidel, Paris, Payot, 2005, 

p. 186. 
20 Georges Sadoul, Dziga Vertov…, op. cit., p. 12. 
21 Jean-Jacques Marimbert et al., Analyse d’une œuvre : « L’homme à la caméra », Dziga 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

14 

instrument de recherche scientifique et le montage comme une modalité d’analyse et 

de mise en relation des résultats de cette recherche. Selon Vertov, L’homme à la 

caméra, expérience complexe du « cinéma à cent pour cent »22, « oppose brutalement 

“la vie comme elle est ” vue par l’œil armé d’une caméra (« ciné-œil ») à “la vie 

comme elle est” vue par le regard imparfait de l’œil humain »23. Facteur organisateur 

dans « le chaos apparent de la vie »24, le « ciné-œil » est défini par son créateur comme 

une somme entre « ciné-je vois » (ce qu’on voit avec la caméra), « ciné-j’écris » (ce 

qu’on enregistre avec la caméra sur la pellicule) et « ciné-organise » (ce qu’on monte). 

Si l’objectif de la caméra rend « l’invisible visible »25et permet à l’homme de dépasser 

les bornes étroites de sa vision subjective, le montage organise les images « dans un 

ordre rythmique »26 où chaque enchaînement visuel est porteur de sens.  

Comme résultat final de tous ces mélanges, déplacements, coupures, nous 

obtenons une sorte d’équation visuelle, une sorte de formule visuelle. Cette 

formule, cette équation, obtenue à l’issue d’un montage général des ciné-

documents fixés sur la pellicule, c’est le film à cent pour cent, l’extrait, le 

concentré de je vois, le ciné-je vois27. 

Vertov condamne la fiction et rejette toute forme de « sorcellerie », mais, en 

même temps, il cherche une « équation visuelle » afin d’obtenir « le film à cent pour 

cent », le film indépendant de toute autre forme d’expression artistique. À cause de 

cet apparent paradoxe, Jean Mitry affirme que c’est une contradiction flagrante 

« défendre le montage et soutenir dans le même temps l’intégrité du réel »28. Par son 

affirmation, Mitry se dévoile comme étant l’adepte de la théorie classique du cinéma 

qui met en relation antagonique la prise de vue, fidèle au réel, et le montage, qui 

trahirait le réel « au profit d’une création souvent réduite à une manipulation »29.  

Dans son livre L’image-mouvement, Gilles Deleuze cite et récuse 

l’observation de Jean Mitry : « Il faut beaucoup de parti pris à Mitry pour dénoncer 

chez Vertov une contradiction qu’il n’oserait pourtant pas reprocher à une peinture : 

pseudo-contradiction entre la créativité (du montage) et l’intégrité (du réel) »30. Selon 

Vertov, le montage, qui porte « la perception dans les choses » et met « la perception 

dans la matière »31 devrait être compris comme une autre conception du réel et non 

pas comme une trahison ou manipulation du celui-ci. Juste avant l’arrivée du cinéma 

parlant dans l’Union soviétique, Vertov, par sa compréhension révolutionnaire du 

montage ainsi que par sa vision synesthésique, enrichit l’image cinématographique ou 

le « ciné-document fixé sur la pellicule »32 en lui ajoutant la dimension sonore. 

Même muet, L’homme à la caméra est conçu comme un film « visible et 

 
Vertov, 1929, Paris, Vrin, 2009, p. 11. 
22 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets…, op. cit., p. 119. 
23 Ibidem. 
24 Ibidem, p. 127. 
25 Ibidem, p. 63. 
26 Ibidem, p. 130. 
27 Ibidem. 
28 Jean Mitry, Histoire du cinéma muet, III, Paris, Éditions Universitaires, 1973, p. 126. 
29 Guy Gauthier, Le documentaire…, op.cit., p. 208. 
30 Gilles Deleuze, Cinéma 1. L’image-mouvement, Paris, de Minuit, 1983, p. 117. 
31 Ibidem. 
32 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets…, op. cit., p. 130. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

15 

audible »33, où le montage « lié à des sons »34 crée un puissant « écho acoustique »35. 

Anticipé par le film Odinnadtsaty [La Onzième année] (1928) qui, selon les 

affirmations de Vertov, a été « monté pour être vu et aussi entendu »36, L’homme à la 

caméra est en même temps une réalisation pratique et une manifestation théorique à 

l’écran du « Ciné-œil », « le montage du  Je vois ! », et de la « radio-oreille », « le 

montage du J’entends ! »37. C’est pourquoi Vertov considère L’homme à la caméra 

comme une « symphonie visuelle »38 et il ne rejette pas l’idée de ses contemporains 

que ce film soit vu comme « une expérience de musique visuelle, un concert visuel ».  

Certains ont déclaré que L’homme à la caméra était une expérience de musique 

visuelle, un concert visuel. D’autres ont considéré le film du point de vue de la 

mathématique supérieure du montage. Les troisièmes ont déclaré que ce n’était 

pas « la vie comme elle est », mais la vie comme eux ne la voient pas, etc. 

Cependant, le film n’est pas seulement la somme des faits fixés sur la pellicule, 

mais aussi le produit, la « mathématique supérieure » des faits39. 

3.2. Les « symphonies » de Vertov et l’orchestre de l’« homme nouveau » 

Vivement imprégné de l’esprit et des idées communistes de son temps, Vertov 

considère la « symphonie visuelle » la forme parfaite pour « établir un lien de classe 

visuel (ciné-œil) et auditif (radio-oreille) entre les prolétaires de toutes les nations et 

de tous les pays, sur la plateforme du déchiffrement communiste du monde »40. 

Par cette affirmation, Vertov est très proche de Trotski pour qui le cinéma est 

« un instrument qui s’impose de lui-même, le meilleur instrument de propagande »41. 

Si, pour Trotski, le cinéma est l’instrument parfait pour manipuler les foules, Vertov, 

comme autres grands idéalistes de sa génération, croit sans réserve dans l’utopie 

communiste, dans la société parfaite, égalitaire et solidaire. Dans cette société idéale, 

tout comme dans une symphonie, la « consonance » est assurée par l’existence d’un 

ensemble-masse, sans l’opposition permanente d’un soliste à cette masse. Garant de 

l’unité et de l’harmonie de l’ensemble, le chef d’orchestre est remplacé dans la société 

communiste (telle comprise par Vertov) par le chef politique.  

La façon vertovienne de comprendre la révolution bolchévique n’a presque 

rien en commun avec celle des dirigeants politiques de son temps. Dans une Union 

soviétique qui fonctionne selon le principe « celui qui n’est pas avec nous est contre 

nous » (principe qui détourne le sens des mots bibliques), tout le monde est un 

potentiel « ennemi du peuple » et peut être éliminé si sa voix est différente et sort de 

l’anonymat. La voix de Vertov, comme celle de Maïakovski, ne se perd pas dans la 

 
33 Ibidem, p. 134. 
34 « Dans le film muet [La onzième année], nous avons déjà affaire à un montage lié à des sons. 

[…] Vous vous rappelez aussi comment nous avons montré le vieux roc de 2000 ans et le 

squelette du Scythe. L’eau n’a pas le moindre frémissement, tout est désertique alentour, puis 

le “son” commence à monter : les marteaux se mettent à frapper de plus en plus fort, puis on 

entend les coups d’un gros marteau et enfin, au moment où l’homme se dresse et cogne contre 

le roc, nous donnons un puissant “écho acoustique” » (Ibidem, p. 140). 
35 Ibidem, p. 140. 
36 Ibidem, p 134. 
37 Ibidem, p. 81. 
38 Ibidem, p. 379. 
39 Ibidem, p. 118. 
40 Ibidem, p. 72. 
41 Cité dans Marc Ferro, Cinéma et histoire, Paris, Gonthier Denoël, 1977, p. 29. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

16 

foule et leur vision artistique n’est jamais asservie au dogme politique. C’est en ce 

sens que Vlada Petrić affirme dans son livre Constructivism in Film :  

To equate Vertov with Trotsky (“Cinema’s Trotsky”) seems unjustifiable. 

Whereas Trotsky valued political doctrine above all else during and after the time 

he possessed political power, Vertov and Mayakovsky always held their artistic 

visions and art in general above politics, defending uncompromisingly freedom 

of expression. It is therefore appropriate to call Vertov the “Mayakovsky of 

cinema”42. 

Comme le fait remarquer Jacques Rancière, « le cinéma propose avec Vertov 

son communisme propre : un communisme de l’échange universel des mouvements, 

sorti du dilemme entre l’attente des conditions objectives et la nécessité du coup de 

force »43. Aveuglé par son idéalisme et profondément convaincu que le 

développement du « ciné-œil » (comme mouvement de caractère international) 

« marche au rythme de la révolution prolétarienne mondiale »44, Vertov ne comprend 

pas pourquoi son film est étiqueté comme « formaliste ». C’est une critique 

inquiétante dans une Union soviétique, où le « grand chef d’orchestre » est en train 

d’imposer le « réalisme socialiste » comme l’étalon de toutes les créations artistiques.  

Selon Andreï Jdanov, l’idéologue en chef du régime stalinien et le théoricien 

du « réalisme socialiste », les œuvres formalistes sont antipopulaires, inutiles et 

dangereuses au peuple qui ne les comprend pas. En conséquence, les auteurs 

formalistes doivent être condamnés, même à la peine capitale, car ils sont contre leur 

peuple et contre la révolution. Pour Vertov, c’est d’autant plus paradoxal d’être 

condamné à cause de son « formalisme » alors même qu’il pense affirmer la même 

chose que la politique officielle : « la représentation véridique, historiquement 

concrète, de la réalité dans son développement révolutionnaire ». On a cité ici la 

définition canonique du réalisme socialiste, tel qu’elle figure dans les statuts de 

l’Union des écrivains soviétiques45. 

Quoique L’homme à la caméra puisse être jugé comme trop subtil pour un 

public de masse, Vertov reste jusqu’à la fin fidèle aux « idées révolutionnaires ». 

Ainsi, le rapprochement métaphorique entre l’orchestre de musique et la société 

nouvelle est évident dans la séquence de L’homme à la caméra, où, juste avant le 

début de la projection du film qui va se naître sous les yeux de ses spectateurs, on voit 

le chef d’orchestre et les musiciens qui se préparent et jouent après la musique qui 

accompagne le film dans le film. On y assiste au paradoxe vertovien du film muet qui 

nous fait voir la naissance du son, tout en anticipant la musique concrète de Pierre 

Schaeffer. 

 

3.3. La fin du « cinéma-vérité ». Chronique d’un été de Jean Rouch et 

Edgar Morin 

Chronique d’un été (1961) de Jean Rouch et Edgar Morin est un jalon 

 
42 Vlada Petrić, Constructivism in Film – A Cinematic Analysis: The Man with the Movie 

Camera, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, p. 35. 
43 Jacques Rancière, Les écarts du cinéma, Paris, La fabrique, 2011, p. 41. 
44 Dziga Vertov, Articles, journaux, projets…, op. cit., p. 72. 
45 Cité dans John Berger, Daniel Howard et Antoine Garrigues, « Réalisme socialiste », 

Encyclopaedia Universalis [en ligne], consulté le 4 août 2015. 

http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/. 

http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

17 

important dans l’histoire du cinéma et du cinéma documentaire. Né à la suite de la 

rencontre de deux méthodes de travail (de Jean Rouch, le créateur de l’ethnofiction, 

et d’Edgar Morin, le philosophe adepte du co-constructivisme, c’est-à-dire « la 

collaboration du monde extérieur et de notre esprit pour construire la réalité »), 

Chronique d’un été est un film carrefour. Après avoir expérimenté en Afrique sa 

méthode de réalisation de documentaires ethnographiques, en donnant la parole aux 

anonymes, Jean Rouch accepte l’invitation d’Edgar Morin de réaliser le premier 

documentaire ethnographique en France. La méthode du film est révolutionnaire : le 

film se développe en filmant les réactions qu’il suscite et il se (ré)invente au fil du 

tournage et du montage. C’est aussi la première expérience d’anthropologie partagée 

réalisée devant la caméra. Grâce à la rencontre de bon augure de Jean Rouch et Edgar 

Morin avec Michel Brault, le documentaire Chronique d’un été marque le début du 

synchronisme image-son. 

Le son direct, synchrone 16 mm, permettait ainsi, pour la première fois dans 

l’histoire du cinéma, d’aller filmer là où vit, agit, circule, lutte l’homme 

quelconque du siècle. [..] Ce jour-là, dans les Halles de Paris, quand Marcelline 

Loridan raconte l’histoire de son retour d’Auschwitz, le cinéma a changé de base. 

[…] La voix n’est plus séparable ni du corps qui la porte, ni du lieu qui l’abrite, 

ni du temps qui la façonne46. 

Même si la victoire du réel semble évidente sur le plan technique ou de la 

forme, la lutte est perdue sur le plan du contenu. À la confrontation d’après 

visionnement, Marcelline est accusée d’avoir eu une attitude artificielle. Marcelline 

se défend en essayant de convaincre son auditoire de la vérité de sa confession, mais 

le problème de la vérité et de la fausseté est loin d’être résolu. C’est un argument en 

plus pour (re)questionner la pertinence de la formule « cinéma-vérité ». Il ne faut pas 

oublier qu’à sa sortie, Chronique d’un été a déclenché une polémique centrée sur le 

terme de « cinéma-vérité », polémique alimentée par Georges Sadoul, mais tempérée 

par Mario Ruspoli.  

Dans une entrevue télévisée accordée en octobre 1962, Ruspoli, tout en restant 

prudent en ce qui concerne la rupture avec « le cinéma-direct », propose un terme 

alternatif plus nuancé et plus « juste » : celui de « cinéma-authenticité ».  

Je suis un peu contre ce terme de cinéma-vérité parce que la vérité n’est pas un 

phénomène unique, mais un phénomène large qui s’étend…une vérité verbale 

par exemple peut très bien ne pas être pensée…enfin vous voyez assez facilement 

que l’on ne peut pas employer le mot vérité qui est un mot qui synthétise trop la 

pensée. Cinéma-authenticité me paraît assez juste47. 

Dans Le groupe synchrone cinématographique léger, un rapport rédigé pour 

UNESCO en octobre 1963, Mario Ruspoli avance l’expression « cinéma direct » et 

c’est cette expression qui s’impose dans la terminologie cinématographique des 

années 60. 

 

  

 
46 Jean-Louis Comolli, « L’oral et l’oracle, la séparation du corps et de la voix ». Images 

documentaires n° 55/56, 1er trimestre, 2006, pp. 12-38, pp. 36-37. 
47 Séverine Graff, « “Cinéma-vérité” ou “cinéma-direct” : hasard terminologique ou paradigme 

théorique ? », Décadrages, n° 134, 2011, pp. 32-46, p. 41. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

18 

4. Le cinéma direct. Intervenir sur le réel avec la caméra  

Le cinéma direct se développe au croisement de plusieurs expériences 

conjointes au Canada (ONF - Michel Brault, Pierre Perrault), en France (Jean Rouch, 

Edgar Morin) et aux États-Unis (Richard Leacock, Donn Alan Pennebaker). Dans ces 

trois pays, la révolution du direct s’est faite au niveau technique, politique et 

esthétique. Malgré leurs différences, le Canada, la France et les États-Unis avaient en 

commun « une forte tradition documentaire, une organisation politique démocratique, 

un bon niveau de développement technique et une télévision en expansion »48.  

 La grande nouveauté technique de la caméra légère (16 mm, qui pouvait être 

portée à l’épaule et qui pouvait avoir un objectif grand-angulaire, la lentille à courte 

focale qui permettait de capter le maximum), du son synchrone (et de l’apparition de 

Nagra) et la réalisation dans les laboratoires Kodak d’une pellicule plus sensible, qui 

rendait possible le tournage avec un minimum d’éclairage dans la lumière naturelle, 

ont permis un nouveau rapport « filmé-filmeur », plus intimiste. Grâce à sa nouvelle 

autonomie et liberté de mouvement, la caméra pouvait aller au centre de l’événement 

pour filmer de plus près les vedettes (musicales49 et politiques50) ou les anonymes51 

qui, pour la première fois dans l’histoire du cinéma, pouvaient prendre la parole 

devant la caméra.  

Affirmation d’une co-présence du cinéaste avec ce qu’il filme, le cinéma 

direct change le rapport au réel, qui n’est plus (ex)posé devant la caméra comme une 

scène devant un spectateur : le film devient un mode d’intervention sur le réel lui-

même. Mais la dispute provoquée par la définition de John Grierson continue après 

l’apparition du cinéma direct et elle sera alimentée par des cinéastes comme Orson 

Welles, Jean-Luc Godard ou Johan van der Keuken. 

 

Conclusion  

                                                 «  Sometimes you have to lie to tell the truth. » 

                                                                                                          Robert J. Flaherty 

 

Quand on va au cinéma, on s’attend, dans la plupart des cas, à voir un film de 

fiction. Dans le noir de la salle, où la perception individuelle est amplifiée, on veut 

s’évader de la réalité. À travers l’écran de cinéma, les spectres réactivent la mémoire 

et leur histoire se mélange à la nôtre. Le noir permet au spectateur de s’isoler et cette 

forme de solitude, volontairement choisie au moment de l’entrée dans la salle de 

cinéma, lui assure la catharsis, la libération des tensions. 

Comme le fait pertinemment remarquer Wolfgang Schivelbusch, le spectateur 

dans le noir « is alone with himself and the illuminated image because social 

connections cease to exist in the dark. […] Every lighted image is experienced as the 

light at the end of the tunnel – the visual tunnel, in this case – and as a liberation from 

 
48 Guy Gauthier, Philippe Pilard, Simone Sychet, Le documentaire passe au direct, Montréal, 

VLB, 2003, p. 8. 
49 Bob Dylan dans Dont look back (1967) de D. A. Pennebaker ou Mick Jagger dans Gimme 

Shelters (1970) de Albert et David Maysles et Charlotte Zwerin. 
50 John F. Kennedy dans Primary (1960) de Robert Drew. 
51 Voir, par exemple, Chronique d’un été (1961) de Jean Rouch et Edgar Morin, ou Pour la 

suite du monde (1963) de Michel Brault, Marcel Carrière et Pierre Perrault. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

19 

the dark »52. 

D’ailleurs, le documentaire est encore considéré par le grand public comme 

un « genre mineur » qu’on préfère voir à la télé53. Si le film de fiction est fréquemment 

encadré par son public dans la sphère des verbes « sentir » ou « rêver », le 

documentaire doit informer (selon l’opinion courante), tout en s’adaptant aux divers 

dispositifs et types de réception. « Le message, c’est le médium ». Si l’on est d’accord 

avec McLuhan, il faut alors reconnaître qu’un documentaire vu dans une salle de 

cinéma diffère du même documentaire vu à la télé, sur une tablette ou sur un téléphone 

intelligent.  

Si l’entrée dans la salle de cinéma constitue presque un rituel et le spectateur 

vient vers le film de fiction afin de « purifier ses émotions », la situation est toute autre 

dans le cas du documentaire. Le documentaire - tout en partageant le même destin que 

la télévision - est de plus en plus vu comme un intrus qui doit vite s’imposer, informer 

et attirer l’attention. Sinon, il va être chassé par la télécommande. 

Nous nous sommes demandé au début de notre texte, si une définition qui 

exclut toutes traces de fiction dans le documentaire pouvait être juste. Sans avoir eu 

la prétention d’épuiser le sujet, nous avons analysé divers cas où la fiction est 

imbriquée au documentaire. Nous n’avons pas de réponses définitives, mais, au 

contraire, à notre réflexion s’ajoutent d’autres questions. Est-ce que le documentaire 

doit toujours informer, « dire » toujours la vérité, toute la vérité ? Le documentaire 

devrait-il affirmer une seule vérité ou, plutôt, une vérité multiple, polyphonique ? 

Au début du 20e siècle, le philosophe allemand Hans Vaihinger, tout en 

s’inspirant de la pensée de Kant, a développé la philosophie du « comme si ». Selon 

lui, même dans le domaine scientifique, la fiction peut avoir un rôle positif en 

favorisant la découverte de la vérité. C’est le cas des mathématiciens qui, pour trouver 

des solutions aux problèmes, doivent sans cesse inventer. Par leur geste, les 

mathématiciens ressemblent aux poètes qui, dans leur vers, ne décrivent pas le monde, 

mais l’inventent pour qu’ils arrivent à une forme supérieure de connaissance. Dans 

Die Philosophie des « Als Ob » [La philosophie du « comme si »] (1911), Vaihinger 

donne l’exemple de « l’artifice » ou de « l’astuce [Kniff] » utilisé par le 

mathématicien français Pierre de Fermat. 

L’invention de la fiction (x+e) et l’emploi de la méthode des opérations 

antithétiques [la seconde opération annulant la première] permettent ainsi 

d’atteindre un résultat extrêmement important. La pensée mathématique adopte 

exactement la même méthode, même si elle se présente sous une forme plus 

simple, pour résoudre certaines équations du second degré. […] J’affirme que 

toutes les opérations fictionnelles, d’un point de vue formel, sont parfaitement 

identiques aux opérations mathématiques citées54. 

Si Vaihinger avait raison, pourquoi n’accepterait-on pas la vérité de 

l’affirmation de Flaherty ? Dire des « mensonges » pourrait être une forme de 

découverte de la vérité cachée. Le documentaire « témoigne » sur l’événement de la 

 
52 Anne Friedberg, The Virtual Window: From Alberti to Microsoft, Cambridge (Mass.), 

M.I.T. Press, 2006, p. 152. 
53 Voir Jean-Marc Lavaur et Adriana Şerban, La traduction audiovisuelle. Approche 

interdisciplinaire du sous-titrage, Bruxelles, De Boeck, 2008, p. 70. 
54 Hans Vaihinger, « Extrait du chapitre XXVI de la Philosophie du comme si », Philosophia 

Scientiae, n° 9-1, 2005, http://philosophiascientiae.revues.org/625, pp. 182-184. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

20 

réalité, mais cette réalité s’imprègne toujours de la subjectivité du documentariste (par 

le point de vue choisi, par la sélection qu’il opère dans l’événement, par la syntaxe 

des faits dans le montage et même par le rythme). Le documentariste et la réalité qu’il 

donne à voir sont deux « vases communicants », car ce n’est pas seulement la réalité 

qui porte l’empreinte de cette rencontre. À son tour, le documentariste la porte aussi 

et cela se reflète dans le documentaire qui résulte de cette interaction.  

 
BIBLIOGRAPHIE 
Arendt, Hannah, Responsabilité et jugement, Traduit par Jean-Luc Fidel, Paris, Payot, 

2005. 

Aumont, Jacques, Les limites de la fiction : considérations actuelles sur l’état du 

cinéma, Montrouge, Bayard, 2014. 

Bergala, Alain (éd.), Jean-Luc Godard par Jean-Luc Godard, Paris, Cahiers du 

cinéma, 1989. 

Berger, John, Howard Daniel et Antoine Garrigues, « Réalisme socialiste », 

Encyclopaedia Universalis [en ligne], consulté le 4 août 2015. 

http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/. 

Cardinal, Serge, Deleuze au cinéma : une introduction à l’empirisme supérieur de 

l’image-temps, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2010. 

Chion, Michel, Un art sonore, le cinéma. Histoire, esthétique, poétique, Paris, Cahiers 

du cinéma, 2003. 

Comolli, Jean-Louis, « L’oral et l’oracle, la séparation du corps et de la voix ». Images 

documentaires n° 55/56, 1er trimestre, 2006, pp. 12-38. 

Deleuze, Gilles, Cinéma 2. L’image-temps, Paris, de Minuit, 1985. 

Deleuze, Gilles, Cinéma 1. L’image-mouvement, Paris, de Minuit, 1983. 

Dudemaine, André, « L’âme est un voyageur imprévisible », 24 images, n° 134, 2007, 

pp. 54-57, http://id.erudit.org/iderudit/17285ac.  

Esquenazi, Jean-Pierre (dir.), Vertov. L’invention du réel, Paris, Harmattan, 1997. 

Ferro, Marc, Cinéma et histoire, Paris, Gonthier Denoël, 1977.  

Friedberg, Anne, The Virtual Window: From Alberti to Microsoft, Cambridge (Mass.), 

M.I.T. Press, 2006. 

Gauthier, Guy, Le documentaire, un autre cinéma, Paris, Armand Colin, 2011. 

Gauthier, Guy, Philippe Pilard, Simone Sychet, Le documentaire passe au direct, 

Montréal, VLB, 2003. 

Graff, Séverine, « “Cinéma-vérité” ou “cinéma-direct” : hasard terminologique ou 

paradigme théorique ? », Décadrages, n° 134, 2011, pp. 32-46. 

Hardy, Forsyth (éd.), Grierson on Documentary, New York, Washington, Praeger, 

1971. 

Jauss, Hans-Robert, 1978, Pour une esthétique de la réception, trad. de l’allemand par 

C. Maillard, Paris, Gallimard, 1990. 

Kristeva, Julia, Seméiotike. Recherches pour une sémanalyse, Paris, du Seuil, 1969.  

Langlois, Philippe, Les Cloches d’Atlantis. Musique électroacoustique et cinéma. 

Archéologie et histoire d’un art sonore, Paris, MF, 2012. 

Lavaur, Jean-Marc, et Adriana Şerban, La traduction audiovisuelle. Approche 

interdisciplinaire du sous-titrage, Bruxelles, De Boeck, 2008. 

Marimbert, Jean-Jacques (dir.), Éric Dufour et Laurent Jullier, Analyse d’une œuvre : 

« L’homme à la caméra », Dziga Vertov, 1929, Paris, Vrin, 2009. 

Mauro, Didier, Praxis du cinéma documentaire. Une théorie et une pratique, Paris, 

http://www.universalis.fr/encyclopedie/realisme-socialiste/
http://id.erudit.org/iderudit/17285ac


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 44/2020 

21 

Publibook, 2013. 

McLane, Betsy A., A New History of Documentary Film, New York, Bloomsbury 

Academic, 2013. 

McLuhan, Marshall, Pour comprendre les médias : les prolongements technologiques 

de l’homme, Traduit par Jean Paré, Montréal, Bibliothèque québécoise, 1993. 

McLuhan, Marshall, La Galaxie Gutenberg : face à l’ère électronique, les 

civilisations de l’âge oral à l’imprimerie, Traduit par Jean Paré, Paris, Mame, 

1967. 

Merleau-Ponty, Maurice, Œuvres, Paris, Gallimard, 2010. 

Millet, Thierry, Bruit et cinéma, Aix-en-Provence, Publications de l’Université de 

Provence, 2007. 

Mitry, Jean, Histoire du cinéma muet, III, Paris, Éditions Universitaires, 1973. 

Niney, François, L’épreuve du réel à l’écran. Essai sur le principe de réalité 

documentaire, De Boeck, Bruxelles, 2002. 

Odin, Roger, L’âge d’or du documentaire, Paris, L’Harmattan, 1998. 

Paci, Viva, La machine à voir. À propos de cinéma, attraction, exhibition, Villeneuve-

d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2012. 

Petrić, Vlada, Constructivism in Film – A Cinematic Analysis: The Man with the 

Movie Camera, Cambridge, Cambridge University Press, 1987. 

Rancière, Jacques, Les écarts du cinéma, Paris, La fabrique, 2011. 

Rancière, Jacques, Le partage du sensible. Esthétique et politique, Paris, La fabrique, 

2000. 

Sadoul, Georges, Dziga Vertov, Paris, Champ libre, 1971. 

Schaeffer, Jean-Marie, « De l’imagination à la fiction », Vox poetica, 2002,  

http://www.voxpoetica.org/t/articles/schaeffer.html. 

Scheinfeigel, Maxime, Jean Rouch, Paris, CNRS, 2008. 

Vaihinger, Hans, « Extrait du chapitre XXVI de la Philosophie du comme si », 

Philosophia Scientiae, n° 9-1, 2005, http://philosophiascientiae.revues.org/625.  

Vertov, Dziga, Articles, journaux, projets, Traduction et notes par Sylviane Mossé et 

Andrée Robel, Paris, Cahiers du cinéma, 1972. 

 

 

 
 

.

 

 

  

http://www.voxpoetica.org/t/articles/schaeffer.html
http://philosophiascientiae.revues.org/625

