
Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

9 

Adina Vuković1 

 

 

 

JOHAN VAN DER KEUKEN : LE DOCUMENTAIRE  

AMSTERDAM GLOBAL VILLAGE, IMPROVISATION ET VÉRITÉ 

CARTOGRAPHIQUE 
 

 

Johan van der Keuken. Amsterdam Global Village, improvisation and cartographic 

truth 

Directly linked to the issue of globalization, the information technology revolution 

opens up access to many cultures, languages, and technologies for people and it also 

promotes a variety of inter-sensory relationships. Made possible by the technical 

revolution, ubiquity is one of the significant characteristics of global man, who now 

has to face “the acceleration of history” (Augé: 1992) and “event overabundance” 

(ibidem). Globalization implies the emergence of a new scale and new thinking of 

social and spatial dynamics. Following the example of the 17th century Dutch 

cartographers who had placed their country at the heart of the world’s map, Johan van 

der Keuken chose his hometown, Amsterdam, as “the rossroads of nations, a tolerant 

refuge” (Van der Keuken: 1998), to film here “the absurdities and contradictions” 

(ibidem) of his time. This paper intends to show that Amsterdam Global Village is a 

“film-world” and that, by the realization of this dispositive which allows him to 

contemplate from home the most distant places, Van der Keuken confirms the 

hypothesis of Shohat and Stam (1997), according to which we could consider the 

cinematographic medium as the successor of cartography. 

Key-words: Johan van der Keuken, Amsterdam Global Village, film-world, 

cinematographic medium, cartography 

 

1. Changement d’échelle et perception de la réalité à l’âge de la 

mondialisation. L’héritage de McLuhan dans l’œuvre de Van der Keuken 

Pendant les années 60, Marshall McLuhan forge le concept de global village 

(village planétaire). Selon ce théoricien canadien de la communication, l’information 

transmise par les médias efface les limites entre les microsociétés, en donnant 

l’impression que les gens vivent au même rythme dans un même temps et dans un 

même espace. L’une des conséquences indubitables de la découverte de 

l’électromagnétisme serait, pour McLuhan, la récréation de « la simultanéité de 

champ de tout ce qui concerne l'homme, de telle façon que la grande famille humaine 

vit désormais comme un immense village global. L'espace où nous vivons s'est 

rétréci : il est unique et résonne du son des tams-tams de la tribu »2. 

Directement reliée à la question de la mondialisation, la révolution des 

techniques de l'information ouvre aux gens l’accès à plusieurs cultures, langues et 

technologies et favorise une diversité de rapports inter sensoriels. Comme l’affirme 

McLuhan, « nous sommes désormais en mesure de vivre simultanément plusieurs 

 
1 Université de Montréal. 
2 Marshall McLuhan, La Galaxie Gutenberg : face à l’ère électronique, les civilisations de 

l’âge oral à l’imprimerie, traduit par Jean Paré, Paris, Mame, 1967, p. 52. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

10 

cultures dans plusieurs mondes, et non plus seulement, tels des amphibies dans des 

mondes séparés et distincts, tantôt dans l’un tantôt dans l’autre »3. C’est l’électricité 

qui a permis cette révolution et, pour cette raison, elle est considérée par Silvestra 

Mariniello et Anne Lardeux non seulement comme « un fait scientifique », mais 

comme « un véritable paradigme », constituant « une dimension centrale de l’épistème 

moderne »4. 

Le concept mcluhanien de global village devrait être abordé avec précaution, 

en ayant en vue qu’il a été souvent erronément interprété comme un lieu idéal, généré 

par les technologies de communication grâce auxquelles les limites spatio-temporelles 

seraient abolies et tous les gens de la planète pourraient se rejoindre en paix et en 

harmonie. En réalité, nous avertit Jean-François Vallée dans son étude L’image 

globale : la pensée électrique de Marshall McLuhan, « la notion de village […] fait 

allusion au modèle, intense, mais certainement pas toujours harmonieux, des sociétés 

orales, avec toutes les possibilités de conflit qu’il implique »5. 

Rendue possible par la révolution technique, l’ubiquité est l’une des 

caractéristiques majeures de l’homme global, qui doit maintenant faire face à 

« l’accélération de l’histoire »6 et à « la surabondance événementielle »7. La 

mondialisation implique l’émergence d’une nouvelle échelle et d’une nouvelle pensée 

des dynamiques sociales et spatiales. Dans ce contexte, l’échelle, qui « suppose le 

passage […] d’un espace mental à un espace physique, ou d’un espace de 

représentation (maquettes, plans, cartes, etc.) à un espace réel »8 détermine le 

changement de notre rapport à la réalité et nous oblige à la remise en question de la 

vérité cartographique. Selon Gilles A. Tiberghien, « il n’existe pas de vérité 

cartographique, mais il y a de multiples manières de rendre compte du monde à travers 

les cartes »9. 

Contemporain de McLuhan, le cinéaste hollandais Johan van der Keuken 

adopte vite le concept de « global village ». En même temps, il déclare être fasciné 

par la découverte que le médium, y compris l’image électronique, est le vrai message, 

car il est lourd de conséquences « pour nos observations et nos réactions »10. Comme 

le fait remarquer Van der Keuken dans Aventures d’un regard, l’image 

électronique « nous associe tout immédiatement et simultanément dans un courant 

alternatif à l’échelle mondiale »11. C’est cette vision qui l’a inspiré pour la réalisation 

du documentaire De tijdgeest [L’Esprit du temps] (1968) qui représente pour lui « une 

rupture vers une forme plus autonome : le médium est le contenu, la forme est le 

message »12. 

 
3 Ibidem. 
4 Asselin et al. 2011, p. 1. 
5 Ibidem, p. 96. 
6 Marc Augé, Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris, du Seuil, 

1992, p. 40. 
7 Ibidem. 
8 Gilles A. Tiberghien, Finis terrae. Imaginaires et imaginations cartographiques, Paris, 

Bayard, 2007, p. 122. 
9 Ibidem, p. 11. 
10 Johan Van der Keuken, Aventures d’un regard, édition établie en collaboration avec 

François Albéra, Paris, Les cahiers du cinéma, 1998, p. 11. 
11 Ibidem. 
12 Ibidem. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

11 

Dans les textes qui accompagnent la création de ce film, Johan van der 

Keuken pose la question du rapport à la réalité, question qui sera déterminante dans 

toute son œuvre. En abandonnant définitivement le documentaire qui faisait de 

l’objectivité l’une de ses vertus essentielles, car « L’Esprit du Temps ne se pose pas 

en observateur distant ou objectif (négatif) comme la plupart des médias »13, l’artiste 

projette un regard neuf sur le monde dans lequel il vit.   

Tout en étant « un panorama de différents états d’esprit qui déterminent notre 

époque »14, L’Esprit du Temps propose une interprétation subjective de l’actualité (les 

bouleversements de l’année 1968 : le mouvement hippie, la lutte contre la guerre de 

Viêtnam) et anticipe le film Dagboek [Journal] (1972), avec lequel Van der Keuken 

précise son projet : « regarder le monde à partir d’Amsterdam, de sa vie privée »15. 

On découvre la même intention dans Amsterdam Global Village (1996), film de 

maturité où le cinéaste assume son rôle de « citoyen du monde »16. Il choisit sa ville 

natale, Amsterdam, « carrefour des nations, refuge tolérant qui a attiré vers elle le 

monde entier »17 pour filmer ici et d’ici « les absurdités et les contradictions »18 de 

son époque.  

[…] ma ville, Amsterdam, était l’endroit où était représenté tout ce que je pouvais 

voir partout ailleurs. […] À vrai dire je ne connaissais guère toutes les cultures 

qui s’y sont implantées depuis quelques décennies, ni les sous-cultures et les 

« bandes » qui y sont nées. Le refuge d’autrefois semble envahi par le tourisme 

commercial des autocars et le tourisme désespéré de la drogue. Une chose était 

sûre : cela m’était bien plus étranger que la vie étrange des terres lointaines19. 

 

2. « Impulsion cartographique » dans le film Amsterdam Global Village 

Tout en suivant l’exemple des cartographes hollandais du 17e siècle, qui 

situaient leur pays au cœur de la carte du monde20, Johan van der Keuken conçoit la 

carte de son film-monde21. C’est l’anneau formé par les canaux de la « bonne vieille 

Amsterdam » (ibid.) qui représente le centre de cette carte et le point de départ vers 

les lieux d’origine des protagonistes du film : Bolivie (Roberto), Tchétchénie (Borz-

Ali) ou Sarajevo (les chanteurs de rock). « Et j’ai su, affirme Van der Keuken dans 

l’avant-projet pour Amsterdam Global Village, qu’il me fallait précisément filmer à 

 
13 Ibidem, p. 118. 
14 Ibidem. 
15 Robert Daudelin, L’œil au-dessus du puits. Deux conversations avec Johan van der Keuken, 

Montréal, Les 400 coups, 2006, p. 15. 
16 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 184. 
17 Ibidem. 
18 Ibidem, p. 183. 
19 Ibidem, p. 184. 
20 Au début du 17e siècle, après l’exploration d’une grande partie des territoires littoraux, se 

fixe l’image mentale du monde. Le planisphère réalisé par le cartographe hollandais Blaeu 

utilise une projection Mercator. C’est ce planisphère centré sur l’Europe qui devient 

progressivement la norme dans la production cartographique occidentale, puis mondiale. 

Connue aujourd’hui sous le nom de la projection Mercator, la projection cylindrique tangente 

à l'équateur du globe terrestre sur une carte plane a été formalisée en 1569 par le mathématicien 

et le géographe flamand Gerardus Mercator  

(voir http://www.math.ubc.ca/~israel/m103/mercator/mercator.html). 
21 Voir Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., pp. 183-184. 

http://www.math.ubc.ca/~israel/m103/mercator/mercator.html


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

12 

Amsterdam ce monde qui tourne en une ronde folle, pour essayer de transposer, ici 

précisément, l’inconnu dans le familier. En effet, si je ne suis pas ici un citoyen du 

monde, je ne le serai nulle part ailleurs »22. 

Par la réalisation de ce dispositif qui lui permet de contempler de chez soi les 

lieux les plus lointains, Van der Keuken confirme l’hypothèse de Shohat et Stam23, 

selon laquelle le médium cinématographique pourrait être considéré comme le 

successeur de la cartographie. C’est le cartographe hollandais Johan Blaeu qui écrivait 

en 1663 : « Geography [is] the eye and the light of history…maps enable us to 

contemplate at home and right before our eyes things that are farthest away »24. 

Animé dans sa création par « l’impulsion cartographique » (voir ibid.), Johan 

van der Keuken s’avère l’héritier des peintres hollandais du 17e siècle. À l’époque de 

Vermeer et de ses confrères, le paysage et la cartographie partageaient une même 

conception de ce qui devait être représenté. C’est en ce sens que Svetlana Alpers 

remarque à juste titre: « Landscapes and mapping are linked in the Netherlands of the 

seventeenth century by the notion of what it is to draw »25. Un exemple classique du 

paysage, fréquent dans l’art hollandais, c’est le genre des vues topographiques des 

villes, auquel appartient le tableau de Vermeer, La vue de Delft [Gezicht op Delft] 

(huile sur toile, 98x118 cm, Mauritshuis, La Haye, 1659-1660). Selon Alpers, « the 

View of Delft is an instance, the most brilliant of all, of the transformation from map 

to paint that the mapping impulse engendered in Dutch art»26. 

On y observe un autre point commun entre Van der Keuken et Vermeer : ils 

partent des cartes de leurs villes natales pour les transformer en peinture (Delft chez 

Vermeer) ou en film (Amsterdam chez Van der Keuken). Pour les deux artistes, l’acte 

de création est ainsi une modalité de « pratiquer l’espace » ou de « répéter 

l’expérience jubilatoire et silencieuse de l’enfance: c’est, dans le lieu, être autre et 

passer à l’autre »27. Si pour Michel de Certeau, « tout récit est un récit de voyage »28, 

pour Marc Augé « tout récit revient à l’enfance »29, l’âge « de la marche comme 

première pratique de l’espace et du miroir comme première identification à l’image 

de soi »30.  

Contemporains de deux formes majeures de la mondialisation, les grandes 

découvertes du 17e siècle31 et la révolution des techniques de l’information, Vermeer 

 
22 Ibidem. 
23 Voir 1997, p. 147. 
24 Johan Blaeu cité dans Svetlana Alpers, The Art of Describing. Dutch Art in the Seventeenth 

Century, Chicago, The University of Chicago Press, 1983, p. 159. 
25 Ibidem, p. 142. 
26 Ibidem, pp. 123-124. 
27 Michel de Certeau, L’invention du quotidien, Paris, Gallimard, 1990, p. 164. 
28 Ibidem, p. 171. 
29 Marc Augé, Non-Lieux…, op. cit., p. 107. 
30 Ibidem. 
31 Timothy Brook choisit le tableau de Vermeer, La vue de Delft, comme prétexte de son 

histoire des transformations interculturelles dans le monde au 17e siècle. Comme le démontre 

Brook, Delft n’était pas, à l’époque de Vermeer, une ville isolée, mais ouverte à la planète 

entière (voir 2010, p. 21). Selon Herbert H. Knecht, les grandes découvertes du siècle ont 

déterminé le changement du rapport de l’homme au monde : « Par ailleurs, les grandes 

découvertes du 17e siècle ne revêtent pas seulement une valeur. Scientifique, en ce qu’elles 

permettent à la connaissance de la nature de faire un prodigieux bond en avant : elles signifient, 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

13 

et Van der Keuken ont probablement ressenti une perte de repères et un 

bouleversement de leur système de référence. Dans la nouvelle configuration du 

monde, les seuls points de stabilité restaient les constantes de la ville natale. C’est 

dans ce sens que Van der Keuken choisit l’anneau formé par les canaux comme ligne 

de démarcation de la carte de son film : « Et j’ai découvert brusquement, parmi tout 

ce qui avait changé, la structure de la bonne vieille Amsterdam resplendissante où j’ai 

grandi : l’anneau formé par les canaux »32. C’est là que le réalisateur se met « en 

mouvement avec [sa] caméra »33 et commence son voyage cinématographique.  

Dans ses textes et dans les entrevues qu’il a accordées, Johan van der Keuken 

ne fait aucune référence directe à Vermeer ou aux autres peintres hollandais du 17e 

siècle. Par contre, il reconnaît le rôle majeur joué par la peinture – et surtout par la 

peinture de Mondrian34 – sur l’articulation de son esthétique cinématographique.  

En peinture, Mondrian et Pollock, ou Mondrian et Van Gogh : l’apollinien et le 

dionysiaque, je veux les deux, je suis toujours entre les deux. Mais pour faire 

évoluer la structure d’un film, on a peut-être plus à apprendre chez Mondrian : 

Resnais, Hitchcock, Ozu surtout, sont du côté de Mondrian35. 

On pourrait quand même parler d’une influence indirecte de Vermeer sur Van 

der Keuken, car, par ses abstractions, Mondrian continue la tradition cartographique 

de la peinture du 17e siècle. Selon Alpers, « we might see Mondrian’s so-called 

abstractions not as “breaking” with tradition but as heir to the mapping tradition that 

we are defining »36. En analysant l’ensemble d’études Jetée et océan (fusain sur 

papier, Gemeentemuseum, La Haye, 1914-1915), Alpers observe la transformation 

progressive d’un paysage marin en carte et elle arrive à la conclusion qu’à la manière 

de Vermeer et d’autres peintres de sa génération, Mondrian se situe à la frontière de 

la cartographie et du paysage.  

The modern Dutch artist Piet Mondrian offers this map-to-landscape sequence in 

reverse. In the series of studies entitled Pier and Ocean, started upon his return 

to Holland in 1914, Mondrian gradually turned a landscape (a seascape, really) 

into a map. He withdrew from depth and upended the pier until it was resolved 

into a surface articulation of a most determined and single-minded kind. 

Mondrian first revealed his relationship to this native tradition in some early 

landscapes such as the 1902 Landscape near Amsterdam (Michel Seuphor, 

Paris), which lies on the borderline between mapping and landscape like some 

Dutch paintings of the seventeenth century37. 

Dans le processus de la réalisation de son film, Johan van der Keuken répète, 

probablement inconsciemment, le geste créateur de Mondrian, en transformant le 

paysage amstellodamois en carte. En même temps, en transformant cette carte en film, 

Van der Keuken reste très proche de Vermeer. « The aim of Dutch painters, observe 

Alpers, was to capture on a surface a great range of knowledge and information about 

 
et peut-être surtout, un bouleversement du rapport de l’homme au monde dont la portée 

dépasse largement le cadre restreint de la science ».  
32 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 184. 
33 Ibidem. 
34 Voir ibidem, p. 58. 
35 Ibidem, p. 104. 
36 Svetlana Alpers, The Art of Describing…, op. cit., p. 258. 
37 Ibidem. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

14 

the world »38. C’est un autre point de rencontre, car Johan van der Keuken rejette la 

vérité a priori et il arrive à l’idée en partant de l’expérience du sensible. « Donc pour 

moi, dans le cinéma, la dimension du non-savoir est toujours énorme. […] La peste 

du cinéma documentaire, c’est de vouloir expliquer le monde sans cet énorme trou du 

doute, du non-savoir »39.  

Pour lui, la connaissance est la conséquence de l’ouverture à l’Autre et de la 

confrontation avec l’inconnu. « Je crois que tous les jours il faut avant tout essayer de 

vaincre sa propre peur de l’inconnu, pour s’apercevoir que dans l’inconnu il y a 

beaucoup de connu »40. C’est pour cette raison que le cinéma qu’il fait est « presque 

toujours le fruit d’une collaboration »41. Sur le terrain, le cinéaste hollandais privilégie 

l’action de « montrer » à celle de « dire » et la mise en situation des personnes 

rencontrées remplace l’entretien comme technique de recueil d’informations. « Le 

film, l’affirme Johan van der Keuken dès les années soixante, est plus une façon de 

placer les choses dans un contexte que de créer une histoire »42. 

La méthode keukenienne ressemble à celle des grands improvisateurs de 

jazz43 qui pensent « l’acte de création comme un moment d’expérimentation, de 

recherche collective »44. La mise en situation implique l’improvisation qui, à son tour, 

déclenche des échanges, des émotions ou de gestes imprévisibles. Dans ce contexte, 

c’est seulement la caméra mobile, transformée en instrument de l’improvisation, qui 

peut garderles traces de ces instants de contact et de connaissance. 

Chez Johan van der Keuken, le choix de l’improvisation vient de l’incertitude 

« qu’on connaît déjà la réalité qu’on représente ensuite, qu’on connaît les personnages 

qu’on montre dans le film »45. Les films ainsi conçus se rapprochent par leur structure 

des œuvres cubistes. En privilégiant le fragmentaire et la réalité protéiforme, les 

cubistes observent l’objet de différents points de l’espace en même temps. Au moment 

où Johan van der Keuken affirme que « le film est un médium si vorace que l’on doit 

renoncer à toute catégorisation schématique dans l’espace et dans le temps »46, il 

reconnaît la possibilité du film d’avoir une perspective mobile ou des points de vue 

multiples. « C’est la liberté et l’incertitude qui nous sont échues depuis le cubisme »47, 

ajoute plus loin le cinéaste. 

À la manière des œuvres cubistes, des cartes et des tableaux des Hollandais 

du 17e siècle, le film de Van der Keuken participe d’une acquisition de savoir sur le 

 
38 Ibidem, p. 122. 
39 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., pp. 148-149. 
40 Ibidem, p. 170. 
41 Ibidem. 
42 Johan van der Keuken, Voyage à travers les tours d’une spirale, Montréal, Cinémathèque 

québécoise/ Musée du cinéma, Presses solidaires, 1986, p. 12. 
43 L’affinité pour le jazz, c’est un autre point de rencontre entre la pensée de van der Keuken 

et celle de Mondrian. Comme affirme Mondrian dans son essai Jazz and the Neo-Plastic 

(1927), « Jazz and neo-Plasticism are already creating an environment in which art and 

philosophy resolve into rhythm that has no form and is therefore “open” » (cité dans David P. 

Brown, Noise Orders. Jazz, Improvisation, and Architecture, Minneapolis/ London, 

University of Minnesota Press, 2006, p. 4). 
44 Gilles Mouëllic, Improviser le cinéma, Crisnée, Yellow Now/Côté Cinéma, 2011, p. 19. 
45 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 189. 
46 Ibidem. 
47 Ibidem. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

15 

monde. Le cinéaste se manifeste lui aussi comme un anti-albertien48, car dans 

l’absence insistante d’un spectateur situé et d’un cadre imposant par avance un 

découpage, le monde est donné comme premier et non comme une substitution.  

Souvent chez moi le cadrage est suivi d’un déplacement qui ne va pas vraiment 

vers un cadrage nouveau, mais qui justement déplace quelque peu les choses, et 

qui indique que chaque point de vue est ambigu, arbitraire, et qu’il est aussi suivi 

d’un nombre infini de points de vue49. 

Le film Amsterdam Global Village abonde en exemples de ce type de cadrage, 

mais le plus remarquable reste celui des cadres successifs de la carte de l’Europe qui 

se trouve dans la chambre de Khalid. Le fait n’est pas sans importance ayant en vue 

que ce film documente aussi la guerre de la Tchétchénie et celle de l’ex-Yougoslavie, 

favorisées par « le changement radical de la carte de géographie depuis la chute du 

Mur de Berlin »50. La présence de la carte, l’accumulation et l’enchaînement de points 

de vue, « avec leurs successions de cadrages et de changements d’échelle »51, 

confirment la dimension descriptive du film Amsterdam Global Village. Selon Teresa 

Castro, les stratégies descriptives ont « un double objectif : mettre en image, non 

seulement par l’enregistrement d’une réalité brute, mais aussi par la construction d’un 

point de vue sur cette réalité, et participer de la constitution d’un socle commun de 

savoirs »52. 

Pour ce qui concerne Amsterdam Global Village, un point de vue humaniste 

et pacifiste pourrait être dévoilé par la séquence tournée dans la maison de Borz-Ali, 

l’homme d’affaires tchétchène. En regardant, sur l’écran de la télévision, la carte de 

la guerre russo-tchétchène, ce « nouveau nomade »53, vivant « dans les médias – le 

téléphone, les écrans, la vidéo »54, affirme qu’une mère russe et une mère tchétchène 

ont « les mêmes larmes » et que « les larmes ont les mêmes couleurs ». Ému par ces 

mots, Van der Keuken essaye « avec [sa] caméra d’être proche de lui »55 et tend à 

restituer à la fois la vision du personnage filmé et la sienne, en les amalgamant. En 

même temps, il est conscient que « toute la syntaxe des positions de prise de vue et 

des mouvements […] a été brisée en même temps que l’idée d’un espace uniforme, 

ou d’une idée centrale ou […] d’une fragmentation mécanique qui se place en regard 

de la donnée centrale »56. 

 
48 « In referring to the notion of art in the Italian Renaissance, I have in mind the Albertian 

definition of picture: a framed surface or pane situated at a certain distance from a viewer who 

looks through it at a second or substitute world. In the Renaissance this world was a stage on 

which human figures performed significant actions based on the texts of the poets. It is a 

narrative art » (Alpers 1983, p. xix). 
49 Ibidem, p. 43. 
50 Ibidem, p. 155. 
51 Teresa Castro, La pensée cartographique des images. Cinéma et culture visuelle, Lyon, 

Aléas, 2011, p. 216. 
52 Ibidem. 
53 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 154. 
54 Ibidem. 
55 Ibidem, p. 155. 
56 Johan van der Keuken, Voyage…, op. cit., p. 6. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

16 

L’historien de l’art américain George Baker avance l’idée que « l’entreprise 

cartographique du film se rapproche d’un modèle diagrammatique »57, en mettant 

l’accent sur « la pure corrélation entre les choses, au lieu de s’attaquer à leur 

objectivité »58. Dès son premier cadre, Amsterdam Global Village fait la preuve de sa 

nature relationnelle, « diagrammatique ». Le film commence avec le gros plan des 

lettres sorties de leur contexte original, pour qu’elles soient recontextualisées par le 

montage. Après le déroulement successif des cadres, le spectateur peut reconnaître le 

mot « Amsterdam », le nom du lieu central du film. Acoustiquement parlant, chaque 

lettre conserve la mémoire de son lieu d’origine. Ainsi, la vie de la ville se résume 

dans une mosaïque de contrastes : le son des tramways d’Amsterdam, la musique 

d’une boîte de nuit amstellodamoise ou les cris de deuil des femmes de Tchétchénie. 

Ce paysage polyphonique de Global Village s’organise autour du son de la moto, 

ayant rôle de ritournelle par son caractère répétitif.  

C’est ce titre inhabituel qui servirait comme argument en faveur de 

l’appartenance de ce film au « cinéma diagrammatique ». Comme l’affirme Teresa 

Castro, la question posée par ce genre cinématographique « n’est pas celle de garder 

les traces, mais de faire émerger, à partir d’elles et à travers le montage, un nouveau 

plan de réalité »59.    

 

3. « Regard cartographique » et territoire audiovisuel chez Van der 

Keuken 

Selon Teresa Castro, « il se peut qu’un certain regard du cinéma soit 

effectivement un regard “cartographique” qui évoque les enjeux d’un atlas »60. Le 

dialogue entre cartographie et cinéma est rendu possible par « la traduction 

proprement cartographique de l’espace »61. Comme le cinéma, « la carte opère une 

transformation de l’espace en figure » et « cette transformation prend la forme d’un 

découpage de l’espace par le regard »62. Si l’on accepte la définition de Claude 

Raffestin selon laquelle le territoire est un espace transformé par le travail humain63, 

on pourrait se demander si l’espace cartographié ne devient pas toujours territoire par 

l’action du regard.  

En même temps, le cinéma est un médium audiovisuel et l’audio-vision 

représente le type de perception qui lui est propre. Au cinéma, l’affirme Michel Chion, 

« l’image est le foyer conscient de l’attention »64, mais « le son apporte à tout moment 

une série d’effets, de sensations, de significations qui souvent, par un phénomène de 

projection dit “valeur ajoutée” sont portés au compte de l’image et semblent se 

 
57 George Baker, cité dans Teresa Castro, La pensée…, op. cit., p. 227. 
58 Ibidem. 
59 Teresa Castro, La pensée…, op. cit., pp. 232-233. 
60 Teresa Castro, « La ville planétaire. Un regard cartographique », dans Laurent Creton et 

Kristian Feigelson (dir.), Villes cinématographiques. Ciné-lieux, Paris, Presses Sorbonne 

Nouvelle, 2007, p. 33. 
61 Ibidem, p. 34. 
62 Ibidem. 
63 Claude Raffestin, « Ecogénèse territoriale et territorialité », dans F. Auriac et R. Brunet 

(dir.), Espaces, jeux et enjeux, Paris, Fayard, p. 174. 
64 Michel Chion, Un art sonore, le cinéma. Histoire, esthétique, poétique, Paris, Cahiers du 

cinéma, 2003, p. 413. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

17 

dégager naturellement de celle-ci »65. Pour Johan van der Keuken, le cinéma et la 

musique ne sont pas deux champs séparés, et c’est pourquoi dans son œuvre 

« dialectique et sérielle »66 les sons et les images « s’imbriquent ou s’opposent »67. 

Par conséquent, il faut aussi s’interroger sur l’existence d’un territoire sonore et sur 

son rapport avec le territoire visuel.  

Dans La Sémantique générale, Alfred Korzybski nous signale qu’« une carte 

n’est pas le territoire »68, c’est-à-dire la carte n’est qu’une représentation subjective, 

interne du monde extérieur. Autrement dit, notre représentation de la réalité 

correspond à « notre carte du monde » ou tout du moins à la perception que nous en 

avons. Selon Korzybski, il est impossible « de séparer rigoureusement la perception, 

la vision, l’audition, etc., de la connaissance ; c’est une division qui ne peut pas être 

faite, sinon superficiel à des niveaux verbaux »69. Cette observation pourrait être 

complémentaire à celle de McLuhan : le médium c’est le « prolongement de 

l’homme » qui détermine la transformation de son univers, de sa psychologie, de ses 

valeurs et de sa manière d’être au monde. 

À l'âge de l'électricité où notre système nerveux central se prolonge 

technologiquement au point de nous engager vis-à-vis de l'ensemble de 

l'humanité et de nous l'associer, nous participons nécessairement et en 

profondeur aux conséquences de chacune de nos actions. [...] Contracté par 

l'électricité, notre globe n'est plus qu'un village70. 

Pour Johan van der Keuken, le cinéma n’est devenu son « moyen 

d’expression » qu’au moment où, avec la caméra à l’épaule (un vrai « prolongement » 

de son corps), il a osé « filmer à hauteur des yeux et à bout de bras » et quand il a 

commencé « à inclure dans le flux des images ce qui à chaque instant se présentait à 

[ses] yeux, et à le mêler à [ses] idées préalables »71. Ce nouveau rapport entre le 

filmeur et sa caméra, aurait-il déterminé le changement de point de vue et le 

renouvellement du regard sur le monde, en confirmant l’intuition de Merleau-Ponty ? 

Intéressé par le rapport du moi au monde, le philosophe français critique les notions 

de sujet et d’objet, tout en préférant la distinction qu’on peut faire entre visible et 

invisible. Selon lui, la vérité est celle de la perception, celle du penser et du voir.  Pour 

nous, l’affirme Merleau-Ponty, « l’univers de la vérité et de la pensée » se construit 

par « emprunt à la structure monde ». C’est-à-dire le corps qui regarde le monde 

n’arrive à le comprendre qu’avec sa chair, par un prolongement du tissu du visible. 

Visible et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est l'une d'elles, il est 

pris dans le tissu du monde et sa cohésion est celle d'une chose. Mais puisqu'il se 

 
65 Ibidem. 
66 Thierry Nouel, « “Partout où l’on joue, ils doivent danser”. Keuken/ films/ la musique », 

dans Marie-Noëlle Masson et Gilles Mouëllic (dir.), Musiques et images au cinéma, Rennes, 

Presses Universitaires de Rennes, 2003, p. 237. 
67 Ibidem. 
68 Alfred Korzybski, Une carte n’est pas le territoire. Prolégomènes aux systèmes non-

aristotéliciens et à la sémantique générale, traduit par Didier Kohn, Mirelle de Moura et Jean-

Claude Dernis, Paris, de l’Éclat, 2007, p. 112. 
69 Ibidem, p. 22. 
70 Marshall McLuhan, Pour comprendre les médias. Les prolongements technologiques de 

l’homme, Bibliothèque Québécoise, Sciences humaines, 1993, p. 33. 
71 Cité dans Gilles Mouëllic, Improviser…, op. cit., p. 84. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

18 

meut, il tient les choses en cercle autour de soi, elles sont une annexe ou un 

prolongement de lui-même, elles sont incrustées dans sa chair, elles font partie 

de sa définition pleine et le monde est fait de l’étoffe même du corps. Ces 

renversements, ces antinomies sont diverses manières de dire que la vision est 

prise ou se fait du milieu des choses, là où un visible se met à voir, devient visible 

pour soi et par la vision de toutes choses, là où persiste, comme l'eau mère dans 

le cristal, l'indivision du sentant et du senti »72. 

Johan van der Keuken définit le cinéma direct, où il inclut son film Amsterdam 

Global Village, comme « la vérité de notre propre corps au milieu de ce qui est mis 

en mouvement autour de nous »73. Pour lui, le déclenchement de l’événement à 

potentialité documentaire est conditionné par la présence du filmeur. « Quelque chose, 

l’affirme Van der Keuken, se passe et nous y assistons, quelque chose se passe “parce 

que” nous y assistons. Et cela suffit pour créer un élément de tension, de 

confrontation »74. 

Le corps du cinéaste est « pris dans le tissu du monde » qu’il cartographie et 

son discours sur le monde est toujours subjectif. C’est ce fait qui pourrait tout aussi 

bien nous servir d'argument pour remettre en question la nature de la vérité 

documentaire. Devrait-on rester figé dans l’utopie de la vérité unique ou ce serait 

mieux d’accepter finalement la vérité polyphonique et la pluralité de points de vue sur 

une même réalité ?  

 

4. Musique et territoire 

En réexaminant le principe de la Sématique générale de Korzybski, « La carte 

n’est pas le territoire », Gregory Bateson se demande : « We say the map is different 

from territory. But what is the territory ? »75. Une possible réponse à la question de 

Bateson serait celle donnée par Deleuze et Guattari : « Le territoire est en fait un acte, 

qui affecte les milieux et les rythmes, qui les “territorialise”. Le territoire est le produit 

d’une territorialisation des milieux et des rythmes »76. 

D’une part, Bateson pense que le territoire ne peut jamais être intégralement 

cartographié et « always, the process of representation will filter it out so that the 

mental world is only maps of maps, ad infinitum »77. D’autre part, Deleuze et Guattari 

affirment l’existence d’un marquage dimensionnel d’un territoire, mais celui-ci 

« n’est pas une mesure, c’est un rythme »78. « Les marques territoriales sont des 

ready-made »79 et c’est le « rythme devenu expressif »80 qui se constitue en agent de 

la territorialisation. « La ritournelle, c’est le rythme et la mélodie territorialisés, parce 

que devenus expressif, – et devenus expressifs parce que territorialisants »81. 

 
72 Maurice Merleau-Ponty, Œuvres, Paris, Gallimard, 2010, pp. 1594-1595. 
73 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 183. 
74 Ibidem, p. 182. 
75 Gregory Bateson, Steps to an Ecology of Mind, New York, Ballantine Books, 1972, p. 429. 
76 Gilles Deleuze et Félix Guattari, Capitalisme et schizophrénie. Mille Plateaux, Paris, de 

Minuit, 1980, p. 388. 
77 Gregory Bateson, Steps…, op. cit., p. 429. 
78 Gilles Deleuze et Félix Guattari, Capitalisme…, op. cit., p. 388. 
79 Ibidem, p. 389. 
80 Ibidem, p. 388. 
81 Ibidem, p. 389. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

19 

Cinéaste-cartographe, Johan van der Keuken crée et organise dans ses films, 

grâce au son et à la musique, des territoires autrement inexistants dans la réalité a-

filmique. Comme l’observe Judith Visioli, son cinéma peut être pensé à partir des 

relations qu’il invente entre « musique, espace et communauté, entre musique et 

territoire, cette “étendue de surface terrestre sur laquelle vit un groupe humain”, 

comme le définit Le Robert ».82 

Dans Amsterdam Global Village, comme dans la plupart des films de Van der 

Keuken, la musique a une valeur territorialisante. Au moment où la musique est jouée, 

elle crée un territoire : d’une part, en délimitant un espace et, d’autre part, en 

réunissant les personnes qui se trouvent dans cet espace. Dans la première séquence 

du film, l’arrivée de Saint-Nicolas, la fête d’hiver la plus importante en Hollande, 

réunit sur les quais la population hétérogène de la ville. La musique, jouée sur le 

bateau où se trouve Saint-Nicolas, délimite un territoire de la fête, de l’harmonie. Elle 

isole acoustiquement les participants des bruits de la ville, qu’on peut entendre avant 

le commencement de la musique. Essentiellement liée à l’évaluation de la situation 

spatio-temporelle, l’audition sert à configurer un territoire. Comme l’observe Roland 

Barthes, « c’est sans doute à partir de cette notion de territoire (ou d’espace approprié, 

familier, aménagé-ménagé), que l’on saisit le mieux la fonction de l’écoute, dans la 

mesure où le territoire peut se définir essentiellement comme l’espace de la 

sécurité »83. 

La musique n’est pas conçue comme un flux externe et elle n’est pas 

clôturable dans un cadre, un plan ou une séquence. Elle circule partout, sans être 

contenue nulle part. Pour Johan van der Keuken, « la vraie peinture au cinéma, c’est 

le son, parce qu’il n’est pas cadré. On peut faire des coups de brosse très larges, et 

puis des pointes. Ce n’est plus le cadre qui prime »84. Alternativement, la musique 

nous est proposée comme élément extérieur ou comme outil de structuration 

intérieure. En fonction de la place choisie pour filmer la musique, le cinéaste peut être 

dedans (comme dans la séquence où il se trouve au milieu des violons) ou dehors 

(comme dans le concert des jeunes Bosniaques, chanteurs de rock). L’espace délimité 

par la musique correspond à celui de la résonance du son des musiciens et devient la 

région centrale du plan, car « le cinéaste fait porter l’attention du spectateur sur cette 

résonance au moins autant que sur la source sonore »85. Par exemple, dans la séquence 

du festival de musique en Bolivie, l’espace autour et entre les musiciens est filmé en 

plans fixes, tandis que, pendant les répétitions de l’orchestre symphonique, les 

panoramiques passent ou s’arrêtent dans l’intervalle entre musiciens.  

Plus qu’un « ordonnancement de données à caractère sonore », la musique est 

également « geste vocal ou instrumental, communication entre musiciens et avec le 

public, et dans bien des cas, elle intègre la danse »86. Un exemple en ce sens est la 

 
82 Judith Visioli, « Quand Johan van der Keuken filme la musique », dans Marie-Noëlle 

Masson et Gilles Mouëllic (dir.). Musiques et images au cinéma, Rennes, Presses 

Universitaires de Rennes, 2003, p. 229. 
83 Roland Barthes 1982, p. 219. 
84 Johan Van der Keuken, « La musique et le son dans La Leçon de lecture et On Animal 

locomotion », dans Marie-Noëlle Masson et Gilles Mouëllic (dir.), Musiques et images au 

cinéma, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2003[1998], p. 251. 
85 Judith Visioli, Quand Johan van der Keuken…, op. cit., p. 230. 
86 Desroches et al., Quand la musique prend corps, Montréal, Les Presses de l’Université de 

Montréal, 2014, p. 8. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

20 

scène de danse dans le village de Roberto. Par les mouvements de la danse qu’elle 

provoque, la musique, liée à l’histoire de la communauté (fait souligné par Roberto 

dans le discours qu’il prononce devant les villageois), n’unit pas seulement les 

musiciens qui la jouent, mais tous les individus présents dans son espace de résonance.  

En mettant en scène le voyage du son à travers la planète, Johan van der 

Keuken relie différents espaces par la continuité sonore : d’une part, le club 

d’Amsterdam où les musiciens bosniaques protestent par leur chanson contre la guerre 

de l’ex-Yougoslavie et les enfants de Sarajevo qui jouent du football parmi les ruines 

de la ville; d’autre part, l’appartement hollandais de Roberto et le petit village de 

Bolivie. Dans ce dernier cas, le Bolivien joue de la flûte des Andes devant sa fenêtre. 

Puis suivent des plans aériens qui se succèdent au-dessus de la Bolivie et finalement 

au-dessus du village natal de Roberto. Le son de la flûte résonne sur tous ces plans et 

grâce au montage, dans ce nouveau territoire, filmique, ont lieu des rencontres 

impossibles dans la réalité a-filmique.  

En utilisant la fonction territorialisante de la musique, Johan van der Keuken 

crée un « film-monde », un monde qui réunit les individus présents dans et devant son 

film.  

Johan van der Keuken utilise la capacité de la musique à former un territoire pour 

remettre en question certaines frontières : celles des distances géographiques qui 

séparent les espaces filmés, celles des collures qui séparent les plans successifs, 

celle de l’écran, qui sépare espace filmé et espace du spectateur », considère 

Judith Visioli87. 

On pourrait y ajouter les frontières qui isolent l’œuvre des autres œuvres, soit 

qu’elles appartiennent ou qu’elles n’appartiennent pas au même auteur. À l’appui de 

notre hypothèse, vient l’affirmation de Van der Keuken : « Ce qui m’intéresse au 

cinéma, ce n’est pas seulement la mémoire comme élément extérieur au film […], 

dans un univers fictionnel indépendant de lui, mais aussi la mémoire entre les plans 

du film et d’autres, semblables ou proches, par association »88. Si le film Amsterdam 

Global Village ne naît pas ex nihilo, quel est alors le « paysage antérieur »89 où 

intervient-il ? Si « chaque œuvre d’art entre dans des rapports complexes avec les 

œuvres du passé »90 et « se construit comme une mosaïque de citations »91, quel est le 

film avec lequel orchestre un dialogue Amsterdam Global Village ? 

La séquence où Roberto produit du vent devant sa fenêtre pourrait être 

interprétée comme un hommage discret à Joris Ivens. Dans son dernier film, Une 

histoire de vent, « l’Hollandais volant »92 part pour la Chine pour « capturer l’image 

 
87 Judith Visioli, Quand Johan van der Keuken…, op. cit., p. 235. 
88 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 164. 
89 « Tout roman, poème, tout écrit nouveau est une intervention dans ce paysage antérieur », 

écrit Michel Butor dans La critique et l’invention (1967, p. 983). Cette affirmation est aussi 

valable pour le cinéma. 
90 « C’est une illusion de croire que l’œuvre a une existence indépendante. Elle apparaît dans 

un univers littéraire peuplé par les œuvres déjà existantes et c’est là qu’elle s’intègre. Chaque 

œuvre d’art entre dans des rapports complexes avec les œuvres du passé qui forment, suivant 

les époques, différentes hiérarchies » (Todorov 1966, p. 126). 
91 « Tout texte se construit comme une mosaïque de citations, tout texte est absorption et 

transformation d’un autre texte » (Kristeva 1969, pp. 181-182). 
92 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 22. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

21 

invisible du vent »93. Symboliquement, les premiers plans de son film sont ceux d’un 

avion en vol, plans qui dialoguent avec les plans aériens d’Amsterdam Global Village. 

Dans cette relation intertextuelle, les vues aériennes du paysage bolivien, 

accompagnées du son de la flûte de Roberto, se constituent comme de « faux plans 

subjectifs » du « Vieil Homme »94 parti à la recherche de l’image (audiovisuelle) du 

vent. C’est dans ses souvenirs que Johan van der Keuken associe l’image du vent, du 

« souffle », à Joris Ivens, son mentor.  

Il voit l’un de mes films et se dit prêt à voir également les autres. Peu après, à 

Paris, je passe toute une journée à ses côtés pendant qu’il les regarde. Ce qui me 

plaisait surtout c’est qu’il « bourdonnait » doucement au rythme des images. 

Comme quelqu’un qui regarde « musicalement », avec tout son corps, avec son 

souffle, communiquant ainsi la vie et donnant une signification à ce qu’il voit. 

Ce bourdonnement me renseigna sur mes films et plus encore sur les siens. 

« Souffle » est le mot qui revient toujours. Pour le Mistral95. 

 

5. « D’un avion à haute altitude »96. Retour sur la question documentaire 

Après avoir atteint une échelle et une intensité inconnues jusqu’alors, la 

Grande Guerre a eu comme conséquence la mise en question des trois principes 

aristotéliciens : d’identité, de contradiction et du tiers exclu. Selon Alfred Korzybski, 

la première conflagration mondiale a été déterminée par des mécanismes de pensée 

qui reposaient sur les postulats de la logique d’Aristote. Tout en considérant que les 

principes aristotéliciens avaient emprisonné l’Occident dans une logique 

conflictuelle, Korzybski propose comme alternative une logique basée sur les grandes 

découvertes d’Albert Einstein et il formule les trois principes de sa Sémantique 

générale (1933). 

1. La carte n’est pas le territoire. 

2. La carte ne représente pas tout le territoire. 

3. Une carte est auto-réflexive, en ce sens qu’une carte idéale devrait inclure une 

carte de la carte, etc., indéfiniment 97. 

« La carte n’est pas le territoire. » Même s’il n’énonce jamais ce principe, 

Johan van der Keuken a fondé son esthétique sur une base non-aristotélicienne. 

Conscient qu’une part du représenté échapperait toujours à la représentation et le réel 

serait toujours plus riche que l’image qu’on peut en donner, Van der Keuken 

« n’envisage pas la réalité comme quelque chose qui puisse être fixé sur la pellicule, 

mais plutôt comme un champ (en termes d’énergie) »98. Pour lui, l’image qu’il filme 

est « plutôt une collision entre le champ du réel et l’énergie qu’[il met] à l’explorer »99. 

 
93 Le texte est extrait du générique du film Une histoire du vent (1988) de Joris Ivens. 
94 « Le Vieil Homme qui est le héros de cette histoire est né à la fin du siècle dernier dans un 

pays où les hommes se sont toujours efforcés de dompter la mer et de maîtriser le vent. » (Texte 

extrait du générique du film Une histoire du vent de Joris Ivens). 
95  Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 24. 
96 C’est le titre d’un texte écrit par Johan van der Keuken en 1982. 
97 Alfred Korzybski, Une carte…, op. cit., p. 112. 
98 Robert Daudelin, L’œil…, op. cit., p. 30. 
99 Ibidem. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

22 

Dans Amsterdam Global Village, film « diagramme », Johan van der Keuken 

ne représente pas un monde préexistant. Dans les termes de Michel Foucault, on 

pourrait affirmer que le cinéaste hollandais « produit un nouveau type de réalité, un 

nouveau modèle de vérité »100 et son intention est claire dès le début, dès la succession 

des cadres des lettres qui forment le nom d’Amsterdam. Son rapport inhabituel à la 

réalité documentée (y inclus sa technique de montage de « répétition d’images ») a 

été critiqué par les documentaristes puristes. Pour se défendre, Johan van der Keuken 

écrivait en 1982 :  

C’est un peu la même chose que ce que l’on voit d’un avion à haute altitude : des 

nuages, en dessous, encore des nuages, et à la faveur d’une trouée dans la dernière 

couche de nuages, un morceau de terre. L’image de la terre ne se répète pas, la 

terre existe en permanence, mais la plupart du temps, elle se dérobe à la 

perception de l’œil101. 

Contemporain de Jean-Luc Godard et d’autres innovateurs du documentaire, 

Johan van der Keuken ne croit ni dans l’omniscience du documentariste par rapport 

au sujet de son film, ni dans les limites bien définies entre la fiction et la réalité, et il 

considère le documentaire comme « un renouveau de l’œil »102. Contrairement au 

documentaire traditionnel, qui se proposait de représenter le monde pour lui donner 

du sens, le documentaire du cinéaste hollandais regarde le monde et se regarde dans 

l’accomplissement de sa propre réalisation. 

Tout en s’identifiant lui-même comme « cinéaste qui improvise »103, Johan 

van der Keuken considère la dichotomie « documentaire et fiction » inopérante dans 

son cas. Pour lui, « improviser et ne pas improviser » constitue une opposition 

beaucoup plus importante. Dans son cas, l’improvisation rend indiscernables la part 

de fiction et la part documentaire, afin de changer le rapport entre le cinéma et le 

monde et de faire possible une autre forme cinématographique, celle de documentaire 

d’improvisation. 

 

BIBLIOGRAPHIE 
Alpers, Svetlana, The Art of Describing. Dutch Art in the Seventeenth Century, 

Chicago, The University of Chicago Press, 1983. 
Asselin, Olivier, Silvestra Mariniello et Andrea Oberhuber (dir.), L’ère électrique. 

The electric age, Ottawa, Les Presses de l’Université d’Ottawa, 2011. 
Augé, Marc, L’anthropologue et le monde global, Paris, Armand Colin, 2013.  
Augé, Marc, Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris, 

du Seuil, 1992. 
Barthes, Roland, L’Obvie et l’obtus. Essais critiques III, Paris, du Seuil, 1982. 
Bateson, Gregory, Steps to an Ecology of Mind, New York, Ballantine Books, 1972. 
Brook, Timothy, Le chapeau de Vermeer. Le XVIIe siècle à l’aube de la 

mondialisation, traduit par Odile Demange, Paris, Payot, 2010. 
Brown, David P., Noise Orders. Jazz, Improvisation, and Architecture, 

Minneapolis/London, University of Minnesota Press, 2006. 
Butor, Michel, « La critique et l’invention », Critique, n° 247 (décembre), 1967, pp. 

 
100 Cité dans Teresa Castro, La pensée…, op. cit., p. 230. 
101 Johan Van der Keuken, Aventures…, op. cit., p. 32. 
102 Johan van der Keuken, Voyage…, op. cit., p. 12. 
103 Cité dans Gilles Mouëllic, Improviser…, op. cit., p. 73. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

23 

983-995.  
Castro, Teresa, La pensée cartographique des images. Cinéma et culture visuelle, 

Lyon, Aléas, 2011. 
Castro, Teresa, « La ville planétaire. Un regard cartographique », dans Laurent Creton 

et Kristian Feigelson (dir.), Villes cinématographiques. Ciné-lieux, pp. 33-41, 

Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2007. 
Chion, Michel, Un art sonore, le cinéma. Histoire, esthétique, poétique, Paris, Cahiers 

du cinéma, 2003. 
Daney, Serge, et Jean-Paul Fargier, « Entretien avec Johan van der Keuken », Cahiers 

du cinéma, n° 289 (juin), 1978, pp. 18-26. 
Daudelin, Robert, L’œil au-dessus du puits. Deux conversations avec Johan van der 

Keuken, Montréal, Les 400 coups, 2006. 
De Certeau, Michel, L’invention du quotidien, Paris, Gallimard, 1990. 
Deleuze, Gilles, Cinéma 2. L’image-temps, Paris, de Minuit, 1985. 
Deleuze, Gilles, Cinéma 1. L’image-mouvement, Paris, de Minuit, 1983. 
Deleuze, Gilles, et Félix Guattari, Capitalisme et schizophrénie. Mille Plateaux, Paris, 

de Minuit, 1980. 
Desroches, Monique, Sophie Stévance et Serge Lacasse (dir.), Quand la musique 

prend corps, Montréal, Les Presses de l’Université de Montréal, 2014. 
Knecht, Herbert H., La Logique chez Leibniz : essai sur le rationalisme baroque, 

Lausanne, L’Âge d’Homme, 1981. 
Korzybski, Alfred, Une carte n’est pas le territoire. Prolégomènes aux systèmes non-

aristotéliciens et à la sémantique générale, traduit par Didier Kohn, Mirelle 

de Moura et Jean-Claude Dernis, Paris, de l’Éclat, 2007.  
Kristeva, Julia, Seméiotike. Recherches pour une sémanalyse, Paris, du Seuil, 1969. 
McLuhan, Marshall, La Galaxie Gutenberg : face à l’ère électronique, les 

civilisations de l’âge oral à l’imprimerie, traduit par Jean Paré, Paris, Mame, 

1967. 

McLuhan, Marshall, Pour comprendre les médias. Les prolongements technologiques 

de l’homme, Bibliothèque Québécoise, Sciences humaines, 1993. 

Merleau-Ponty, Maurice, Œuvres, Paris, Gallimard, 2010. 
Mouëllic, Gilles, Improviser le cinéma, Crisnée, Yellow Now/Côté Cinéma, 2011. 
Nouel, Thierry, « “Partout où l’on joue, ils doivent danser”. Keuken/films/la 

musique », dans Marie-Noëlle Masson et Gilles Mouëllic (dir.), Musiques et 

images au cinéma, pp. 237-248, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 

2003.  
Py, Aurélien, « Amsterdam Global Village » de Johan van der Keuken. Crisnée : 

Yellow Now, 2006. 
Raffestin, Claude, « Ecogénèse territoriale et territorialité », dans F. Auriac et R. 

Brunet (dir.), Espaces, jeux et enjeux, pp. 175-185, Paris, Fayard, 1986. 
Shohat, Ella, et Robert Stam, Unthinking Eurocentrism: Multiculturalism and the 

Media, Londre, Routledge, 1997. 
Tiberghien, Gilles A., Finis terrae. Imaginaires et imaginations cartographiques, 

Paris, Bayard, 2007. 
Todorov, Tzvetan, « Les catégories du récit littéraire », Communications, n°1, vol. 8, 

pp. 125-151, 1966. 
Van der Keuken, Johan, « La musique et le son dans La Leçon de lecture et On Animal 

locomotion », dans Marie-Noëlle Masson et Gilles Mouëllic (dir.), Musiques 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

24 

et images au cinéma, pp. 248-251, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 

2003[1998]. 
Van der Keuken, Johan, Aventures d’un regard, édition établie en collaboration avec 

François Albéra, Paris, Les cahiers du cinéma, 1998. 
Van der Keuken, Johan, Voyage à travers les tours d’une spirale, Montréal, 

Cinémathèque québécoise/Musée du cinéma, Presses solidaires, 1986. 
Visioli, Judith, « Quand Johan van der Keuken filme la musique », dans Marie-Noëlle 

Masson et Gilles Mouëllic (dir.). Musiques et images au cinéma, pp. 229-236, 

Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2003. 

.

 
 

  


