Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

loan Pop-Curseu®

MAGIE, EROS, IMAGE(S) VERS 1857 :
ENJEUX ET REVERBERATIONS D’UN DEBAT CULTUREL

Magic, Eros, Image(S)- Wagers and Echoes of a Cultural Debate

Taking as a starting point the hypotheses of loan Peter Couliano on Renaissance
magic, this paper tries to see if they could be transferred to other cultural contexts, i.e.
19" century or contemporary world. During the 19" century, with modernity emerging
and developing on a planetary scale, two divergent cultural tendencies confront: the
rationalism and scientific positivism on one side, and — on the other side — various
sorts of magic inspired by Plato. Two seminal works, elaborated around 1857 are
analyzed: the spiritualist contribution of Allan Kardec and the magic work of Eliphas
Lévi. The first one is oriented towards a conciliation of his explorations in the realm
of dead with scientific imperatives, and the second one elaborates an extremely
interesting magic syncretism, based on the idea of the universality of the force that
eroticism emanates. The influences of the works of Kardec and Lévi on romantic and
post-romantic literature, but also on cinema are mentioned and briefly analyzed in the
article.

Key-words: magic, science, eroticism, Allan Kardec, Eliphas Lévi, literature, art,
images

I. Préliminaires

En lisant le livre de I’historien des religions Ioan Petru Couliano, Eros et
Magie a la Renaissance. 1484, trois théses — qui constituent I’armature de cet ouvrage
remarquable — m’ont séduit. La premiére est reprise au Rameau d’or de James George
Frazer, et pourrait étre résumée comme suit : dans la culture européenne moderne, il
y a un antagonisme entre la magie et la science?. La deuxiéme these, élaborée a partir
de la premicre, est qu’a la Renaissance il n’y avait pas de frontiére précise entre
science et magie, ce qui fait qu’un esprit de I’envergure de Giordano Bruno pouvait
s’occuper a la fois de questions qu’on définirait aujourd”hui comme « scientifiques »,
et s’adonner a des pratiques qui sembleraient maintenant purement « magiques ».
Enfin, la troisieme thése de Couliano est que la magie de la Renaissance — nourrie de
philosophie néo-platonicienne — se fonde sur un rapport étroit avec 1’énergie cosmique
de I’Eros.

Mais est-ce que ces trois theéses de Couliano s’appliquent seulement a la magie
de la Renaissance ? Ne peuvent-elles pas fournir aux chercheurs des instruments de
travail pour I’analyse de la magie a d’autres moments de I’histoire culturelle
européenne ? Seraient-elles utiles pour une analyse du statut et du réle de la magie a
I’époque romantique, surtout si 1’on pense qu’alors la philosophie dominante des

1 Université « Babes-Bolyai », Cluj-Napoca. ]
2 Voir, pour I’antagonisme entre magie et science, Eros et Magie a la Renaissance. 1484, Paris,
Flammarion, « Idées et recherches », 1984, pp. 13-18 et passim.

25



Studii si cercetari stiinfifice. Seria Filologie, 43/2020

milieux intellectuels européens était d’ascendance néo-platonicienne, en concurrence
avec un positivisme de plus en plus agressif ?

Avant de poursuivre et d’essayer de répondre a ces questions, il faut souligner
que j’entends ici par magie une technique de contréle des forces surnaturelles, a méme
d’ouvrir a I’étre humain des possibilités que ses facultés habituelles (sensorielles et
intellectuelles) ne lui offrent pas : voyages dans I’au-dela, maitrise de la pensée des
autres, communication avec les morts, clairvoyance, déplacements physiques dans le
temps, envols dans les sphéres étoilées, compréhension des messages du monde
inanimé, etc. Cela place mon approche dans le sillon de la définition que Baudelaire
donne des pratiques magiques dans Les Paradis artificiels (1860). Selon lui, la
sorcellerie et la magie « veulent, en opérant sur la matiere, et par des arcanes dont rien
ne prouve la fausseté non plus que I’efficacité, conquérir une domination interdite a
I’homme ou permise seulement a celui qui en est jugé digne ». Elles « militent contre
les intentions de Dieu, [...] suppriment le travail du temps et veulent rendre superflues
les conditions de pureté et de moralité »%, c’est pourquoi elles sont blamables et
dangereuses.

J’ai choisi de me pencher tout particulierement, comme le dit le titre de
’article, sur ’année 1857, dans un souci d’investigation en premier lieu historique.
Mais méme si cette année constitue le principal point d’ancrage dans le temps, elle
n’empéchera pas des déplacements sur 1’échelle temporelle, en avant vers 1858-1859
ou en arriere vers 1856-1855. Loin d’étre un repére absolu, figé, I’année 1857
constitue un point de perspective, d’ou il m’a paru pouvoir jeter un regard assez
(clair)voyant sur les formes et les significations de la magie a 1’époque romantique.
En 1857, des écrivains de la taille de Baudelaire, de Théophile Gautier, de Victor
Hugo, ou de Gustave Flaubert, se disent — d’une certaine maniére — mages, ou
empruntent & la magie des thémes, des situations, des idées, des fagons abstruses de
parler. Ce phénomeéne est doublé par une surproduction de textes a proprement parler
magiques, qui sont I’ceuvre de personnages se prenant pour de vrais magiciens ou tout
au moins pour des inspirés (Albert de Résie, Girard de Caudemberg, le Baron de
Guldenstubbe, Allan Kardec, Eliphas Lévi).

D’un autre coté, la scéne est dominée, précisément au cours de ces années,
par une science de moins en moins métaphysique, de plus en plus positive, exacte et
entierement confiante dans ses moyens spécifiques. Pour ne citer que quelques
exemples qui viennent automatiquement a 1’esprit, les années en question voient
poindre de courageuses recherches dans le domaine de I’aéronautique?, de la
télégraphie (inauguration du premier télégraphe transatlantique, aprés plusieurs
tentatives infructueuses), de I’enregistrement du son (le phonoautographe breveté en
1857), de la photographie®, de 1’électricité, etc. Pour ce qui est des sciences de la vie,

3 Charles Baudelaire, Les Paradis artificiels, Le Poéme du haschisch, in GEuvres complétes,
éditées par Claude Pichois, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de la Pléiade », 1993, vol. I, p.
439.

4 Le systeme ou 4 ballons sont dirigés par les voilures inauguré par Pétin (1850), la locomotive
aérostatique de Prosper Meller, le ballon de 50 métres de Pierre Julien (1852), le dirigeable
rigide en cuivre de 1I’abbé Carrié (1853), I’aéroplane de Joseph Pline (1855), le poisson volant
de Camille Vert (1859) ne sont que quelques exemples qui prouvent la richesse des recherches
en aéronautique. Le vol n’a plus rien de magique, il est réalisé par les moyens de la science !
5> Voir Giséle Freund, « La Photographie sous le Second Empire », in Photographie et société,
Paris, Seuil, coll. « Points », 1974, pp. 57-69. Quelques innovations importantes de la décennie

26



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

la période est marquée par les recherches génétiques de Gregor Mendel (commencées
en 1856 et portant leurs fruits au début du XX®™ siécle) et par celles de Darwin sur
lorigine des espéces au moyen de la sélection naturelle (son livre homonyme, qui
bouleversera le monde scientifique, étant publié en 1859).

En méme temps, le champ esthétique est profondément sillonné par
I’avénement d’un nouveau courant, le réalisme, qui prétend se détacher définitivement
et irrévocablement des illusions romantiques, et dont les bases théoriques et pratiques
sont mises en place par Courbet, Duranty et Champfleury. Pour Champfleury,
[’observation directe de la réalité — principe repris aux recherches scientifiques des
savants contemporains — doit étre a la base d’une forme d’art radicalement nouvelle,
qui viserait a trouver la « Vérité », non a produire un enchantement quelconque.

Autour de 1857, on a donc d’un c6té la magie et le romantisme, et d’un autre
coté la science positive et le réalisme. La magie et la science se font face et semblent
prétes a s’engager dans un combat sans merci, dans un duel a mort. Mais quels sont
les points précis ou le choc se produit ? Y a-t-il seulement une opposition irréductible
entre science et magie ? N’essaient-elles pas de dialoguer, au moins sur certains
aspects ? Pouvons-nous affirmer, comme le fait loan Petru Couliano en ce qui
concerne la Renaissance, que la magie a 1’époque romantique « prétend parvenir, par
d’autres moyens, aux mémes résultats » que la science : « communications a distance,
transports rapides, voyages interplanétaires », transmission de la pensée, etc.® ? Peut-
on croire encore a une parenté, quand la science ne se reconnait plus aucune dimension
magique et quand elle réalise par des moyens purement humains les réves éternels des
magiciens ?

I1. Les deux voies de la magie en 1857

Pour essayer de répondre a ces quelques questions, il est nécessaire
d’examiner briévement, en miroir, les deux démarches « magiques» les plus
significatives, cristallisées autour de 1857, celle d’Allan Kardec et celle d’Eliphas
Lévi. Ces deux démarches — dont les auteurs se sont critiqués 1’un I’autre’ — donnent
deux réponses fort dissemblables quant au rapport entre magie et science, et quant au
statut de I’Eros dans un systéme de pensée magique. La démarche de Kardec s’inspire
de celle de la science contemporaine et laisse peu de place a 1’Eros tel que
I’entendaient les Grecs, tandis que la démarche d’Eliphas Lévi va au rebours du
modéle du positivisme et se fonde tout entiére sur 1’Eros.

1850-1860 sont & noter ici : I’ambrotypie, breveté en 1852 ; le procédé de glace albuminée de
Niepce (neveu de I’inventeur de la photo), datant de 1852 ; la photographie sur émail, mise au
point en 1855.

6 Eros et Magie & la Renaissance. 1484, op. cit., p. 14.

Eliphas Lévi formule, dans Dogme et rituel de la Haute Magie (1856), des aspirations
similaires de la magie : « Par la direction de cet agent, on peut changer ’ordre méme des
saisons, produire dans la nuit les phénomenes du jour, correspondre en un instant d’une
extrémité a I’autre de la terre, voir, comme Apollonius, ce qui se passe a 1’autre bout du monde,
guérir ou frapper a distance, donner a la parole un succes et un retentissement universels. »
Voir le texte publié dans le volume Secrets de la Magie, Edition établie et présentée par Francis
Lacassin, Paris, Robert Laffont, « Bouquins », 2000, p. 43.

7 Voir Alain Mercier, Eliphas Lévi et la pensée magique au XIX® siécle, Paris, Seghers, « La
Table d’Emeraude », 1974, pp. 109, 114, pour la critique de Lévi a I’encontre de Kardec.

27



Studii si cercetari stiinfifice. Seria Filologie, 43/2020

a. Au premier abord, on ne trouve aucune prédisposition a explorer le
domaine délicat de la survivance de I’ame aprés la mort chez celui qui s’affublera du
pseudonyme celtisant d’ Allan Kardec, pour signer en 1857 Le Livre des esprits. Rien
de moins romantique en effet que la vie et les préoccupations de ce personnage !
Hippolyte-Léon-Denizard Rivail, né en 1804 a Lyon dans une famille de juristes de
la moyenne bourgeoisie, choisit de faire des études de médecine. Il ne pratique pas
mais s’oriente vers la pédagogie sur les traces de Pestalozzi, dont il est un des
innombrables disciples. Rivail explore personnellement tous les aspects de la
pédagogie : il écrit des manuels de grammaire et d’arithmétique et, vers 1849,
enseigne la physique et la chimie. Enseignant ces disciplines, il en vient a s’intéresser
aux théories de Mesmer sur le magnétisme animal. Vers 1854-1855, des amis le
mettent en présence d’un phénoméne importé d’ Amérique, celui des tables tournantes
et parlantes, dont tout Paris s’occupait a I’époque avec beaucoup de passion. Apres
avoir assisté a plusieurs séances d’évocation des esprits, Rivail est conquis. Il acquiert
la certitude de la survivance de I’ame apres la mort, et aussi la conviction d’une
mission a remplir auprés des hommes, surtout qu’un esprit qui se nomme lui-méme
Vérité se met a lui parler et a lui enjoindre de ne pas faillir a sa destinée. De plus en
plus fasciné par le surnaturel (qui, pour lui, est parfaitement compréhensible, donc
naturel), il se sent devenir «inspiré» et s’affermit dans la croyance a son role
prophétique. Mais, pour persuader les sceptiques et pour faire de la croyance aux
esprits une religion universelle, Kardec se rend compte qu’il lui faut étre
« positiviste » non « idéaliste », puisque 1’époque ou il vit a dépassé ’idéalisme de
type platonicien®.

La question qui peut étre posée a ce point est s’il n’y a pas un paradoxe
infranchissable a vouloir étre « positiviste » quand on veut parler de la survivance de
I’ame apres la mort. N’y a-t-il pas une contradiction dans les termes a vouloir mettre
en rapport la communication avec les défunts (qui n’est, aprés tout, qu’une forme
archaique de magie) avec I’attitude qui définit le mieux 1’approche des phénomeénes
de la nature des scientifiques du XIX®™ siécle ? Ce paradoxe et cette contradiction
existent seulement pour les historiens de la culture ou pour les anthropologues
d’aujourd’hui. Allan Kardec, quant a lui, n’y voit aucun inconvénient majeur.
D’ailleurs, dans de nombreux textes qu’il écrit et publie aprés 1857, il se dresse
violemment contre ceux qui voient dans le spiritisme une forme de magie et affirment
que le phénomeéne des tables tournantes correspond dans les grandes lignes a ce qui
se passait dans les Messes noires et dans les cérémonies sabbatiques du passé
ténébreux.

Sil’on s’en tient au Livre des esprits, on voit clairement a 1’ceuvre le paradoxe
que j’essayais de mettre en évidence. La démarche de Kardec est essentiellement
scientifique : on a I’impression qu’il est en train d’expliquer des expériences de
physique ou de chimie a des éléves. La preuve de la survivance de I’ame apreés la mort
lui vient par les « faits » auxquels il assiste et il est persuadé que « contre un fait il n’y

8 Pour tous ces détails biographiques relatifs a Kardec, voir Jacques Lantier, Le spiritisme ou
[’aventure d’'une croyance, Paris, Culture, Art, Loisirs, 1971, notamment pp. 84-89. Le binéme
« idéaliste » / «réaliste » s’y trouve a la p. 86. La méme ambition de Kardec d’étre
« positiviste » est retenue par Danielle Hemmert et Alex Roudéne, dans leur Histoire de la
magie, de ['occultisme et des rites secrets, Paris, Editions de 1’Erable, Frangois Beauval
Editeur, Tome 7 : Au siécle d’Allan Kardec. L occultisme au XIX*™ siécle, 1971, p. 126.

28



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

a pas de raisonnement possible »°. Ce qu’un observateur épris d’ordre et de méthode
peut faire devant la multiplicité des faits qui confirment la survivance de I’ame, ¢’est
les recueillir attentivement, les comparer, les classer et les interpréter sans aucun
préjugé, a la maniére des positivistes. Cette méthode d’approche des phénomenes dits
surnaturels surprend, surtout que Kardec déclare que « le spiritisme n’est pas du
ressort de la science »¥. Si les phénomenes naturels ou les propriétés de la matiere
peuvent étre 1’objet de ce qu’il appelle a plusieurs reprises la « science vulgaire », ou
bien « la science positive, la science inexorable »*, la question de I’Ame échappe a ce
genre de science.

Mais si le spiritisme n’est pas « du ressort de la science » vulgaire, de la
science positive, alors de quoi reléve-t-il ? Qu’est-il au juste ? La réponse de Kardec,
ahurissante pour nous aujourd’hui, est parfaitement logique & I’intérieur de son
systeme de pensée : le spiritisme est une science par lui-méme, une véritable « science
de I’infini »*2, Comme toutes les sciences, le spiritisme a un objet d’étude particulier,
qui est le sort de I’ame apres la mort, et il comprend deux parties distinctes, mais
convergentes : une partie expérimentale et une partie « philosophique ». La partie
expérimentale donne des recettes pour entrer en contact avec les @mes des morts et
s’occupe des manifestations concrétes des esprits, qu’elle consigne soigneusement
dans leurs moindres détails. Toute cette partie expérimentale du spiritisme repose sur
les communications des vivants avec les habitants de 1’au-dela, au moyen des tables
tournantes.

La partie « philosophigue » du spiritisme comprend la doctrine enseignée par
les esprits illuminés, selon laquelle I’homme serait composé de trois réalités : le corps,
le périsprit, I’esprit ou I’ame. Le corps est mateériel, il est constitué d’éléments divers
(oxygéne, hydrogéne, azote, carbone, etc.), qui se décomposent aprés la mort pour
entrer dans la composition d’autres corps. L’ame (ou ’esprit) est immortelle, elle
survivra apres la mort, pour expier ses fautes ou pour se réjouir de ses perfections.
Entre ces deux réalités dont chaque homme est fait, il y a un médiateur qui est le
périsprit. Il forme une sorte d’enveloppe semi-matérielle de I’esprit : c’est quelque
chose comme un corps fluide, diaphane, qui peut parfois devenir visible par une sorte
de condensation moléculaire étrange, et qui peut survivre un certain temps apres la
mort.

Un des dogmes principaux sur lesquels repose la partie « philosophique » du
spiritisme est la réincarnation, qui arrive dans les écrits de Kardec a la fois des anciens
Egyptiens, de Pythagore, de Platon, des hindous et surtout des druides et de la grande
mode du druidisme dans la premiére moitié du XIX®™ sigcle. La théorie spirite de la
réincarnation rejette la possibilité qu’une &me humaine pervertie puisse se réincarner
dans un animal. Les &mes humaines sont situées sur une échelle en fonction de leur
degré de perfectionnement, et c’est chaque réincarnation successive qui leur permet
de se rapprocher encore plus de Dieu. Une conséquence importante de cette
conception est la doctrine du progrés humain infini. De la méme maniére que les ames
progressent vers Dieu apres chaque vie corporelle, le monde mateériel doit progresser

® Allan Kardec, Le Livre des esprits, Croissy-Beaubourg, Dervy-Livres, 1991, p. 211.

10 Ibidem, p. 15.

1 Ibidem, pp. XIV, XXI, XXVIII, XXXII (pour le premier syntagme), p. 23 (pour le
deuxiéme syntagme).

2 1bidem, p. XXII1, p. 221. Le syntagme apparait deux fois dans Le Livre des esprits.

29



Studii si cercetari stiinfifice. Seria Filologie, 43/2020

aussi vers plus d’équilibre, d’équité, de moralité. Et le grand moteur de I’évolution, a
la fois dans I'ordre de I’esprit que dans I’ordre du progrés social et matériel, est
I’amour. Mais I’amour, tel que le congoit Kardec, a en méme temps quelque chose de
maternel et de filial, se différenciant clairement de 1’Eros grec ou de la sexualité. C’est
un amour trés proche de celui préché par Jésus-Christ dans les Evangiles, puisqu’il est
fait a la fois de charité, d’amour du prochain et d’amour pour les ennemis.

Dans toute cette démarche expérimentale et philosophique, Allan Kardec
n’entend s’appuyer que sur la « raison » (qui, a cté de « science », compte parmi les
mots les plus fréquents dans Le Livre des esprits, tandis que le mot « magie » n’y est
pas employé une seule fois, au moins). Une formule qui surprend dans ce livre est « la
raison appuyée sur la science », qu’Allan Kardec emploie a propos des diverses
théories de la création, en affirmant, par exemple, que le monde n’a pas pu étre créé
en six jours comme le raconte le récit allégorique de la Bible®®. Cette formule résume
parfaitement les ambitions de Kardec dans son approche de phénoménes qui nous
semblent aujourd’hui surnaturels.

Si I’on examine d’un ceil critique le spiritisme de Kardec et des kardécistes, il
n’apparait que comme une forme de magie passablement syncrétique, qui a tenté de
raccorder une aspiration purement magique (entrer en contact avec les ames des
morts) aux impératifs de la science positiviste de la deuxiéme moitié du XIX®™ siécle.
Le syncrétisme spirite méle a plaisir des données des sciences, une morale
d’inspiration chrétienne, un soupcon de platonisme réincarnationniste, des fantasmes
druidiques et une doctrine du progrés inspirée des conquétes de la civilisation
industrielle en pleine expansion a cette époque.

b. Au contraire de Rivail, tout semble prédisposer a I’exploration du
surnaturel celui qui s affublera du pseudonyme hébraisant d’Eliphas Lévi, pour signer
en 1854-1856 Dogme et rituel de la Haute Magie. La vie et les préoccupations de ce
personnage sont profondément romantiques, toujours aux antipodes de la mentalité
bourgeoise et des conceptions positivistes de la science de I’époque®®. Alphonse-Louis
Constant nait a Paris en 1810, dans une famille modeste (il est fils de cordonnier).
L’adolescent, intelligent et porté vers le mysticisme, choisit de faire des études de
théologie, censées lui permettre de dépasser sa condition sociale. En 1836, il proclame
publiguement son amour pour Adéle Allenbach et refuse le sacerdoce, ce qui
provoque le suicide de sa mere. Il traverse une période d’errance, pendant laquelle il
fréquente Flora Tristan, les socialistes utopiques et les réformateurs sociaux (dont
Alphonse Esquiros, auteur du Magicien, 1837), et bon nombre d’écrivains
romantiques (des plus grands aux plus obscurs). En 1839, il essaie de revenir a la foi
chrétienne : pendant un séjour a I’abbaye de Solesmes, il écrit des textes de dévotion
mariale publiés dans Le Rosier de mai ou la Guirlande de Marie. Mais, comme son

13 Ibidem, p. 23.

1% Par cette affirmation, je me situe sur une position différente de celle d’Alain Mercier, qui
affirme que : « Eliphas Lévi est antiromantique au possible », op. cit., p. 11, ou bien que « la
démarche d’Eliphas est [...] antiromantique, dans la mesure ou elle entend dissiper les brumes,
les fantasmes, les délires ou se complaisait la génération de 1830 », ibidem, p. 94. Ces deux
affirmations n’entrent-elles pas en contradiction avec quelques autres du méme auteur, dont
une de la p. 110: «Lévi ne peut s’empécher de céder au pittoresque et redevient
romantique » ?

30



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

retour a la religion n’est pas jugé convaincant, il part pour Juilly, ot il exerce le métier
de surveillant d’école. C’est la qu’il écrit un livre révolutionnaire, La Bible de la
liberté, publi¢ en 1841, ce qui lui vaut d’étre immédiatement emprisonné. Jusqu’en
1851, Constant alterne les ouvrages a caractére religieux et les ouvrages a caractere
révolutionnaire socialiste. Sa recherche d’un socialisme religieux a la Saint Simon et
son attitude essentiellement non-conformiste continuent de déranger les autorités
civiles et ecclésiastiques®™. 1l plaide, entre autres, pour I’émancipation sociale de la
femme a I’instar du grand occultiste du XVI®™ siécle Cornelius Agrippa von
Nettesheim. L’abbé raté s’intéresse aussi beaucoup aux beaux-arts: il peint des
tableaux religieux et illustre des ouvrages d’Alexandre Dumas. Dans les années 50, il
y a deux événements bouleversants dans la vie de Constant, qui contribuent a le
pousser vers 1’ésotérisme : d’un c6té, la relation avec 1’occultiste polonais Hoéné-
Wronski (1776-1853), d’un autre c6té la séparation de sa femme, Noémie Cadiot,
qu’il avait épousée en 1846, aprés la rupture définitive avec I’Eglise catholique. De
mai a aolt 1854, Constant fait un voyage a Londres, ou il s’immerge dans les milieux
occultistes'®. Aprés ce voyage, le personnage qui rentre en France se nomme Eliphas
Lévi Zayed, ce qui représente la transcription hébraisante des noms de Constant'’.
La conception magique de Lévi, exprimée dans la grande trilogie composée
de Dogme et rituel de la Haute Magie (1856), d’une ample Histoire de la Magie
(1859), et de La Clef des grands mystéres (1860), repose sur un dogme bien précis qui
est celui de I’analogie universelle sous le signe de 1’Eros. Conformément a ce dogme,
le microcosme reproduit la structure du macrocosme, la nature est un miroir du monde
divin invisible, I’homme une image (parfois ternie) de Dieu lui-méme, et c’est I’Eros
qui permet la réunion de ces réalités apparemment séparées les unes des autres. Cette
conception analogique n’est pas seulement présente dans la trilogie ; elle apparait
aussi bien dans des textes antérieurs a 1856 que dans des textes postérieurs a 1860.
On peut la suivre dans son développement depuis le célébre poeme intitulé Les
Correspondances, inclus dans Les Trois Harmonies (1845), en passant par le recueil
de légendes évangéliques La Derniére Incarnation (1846), par la trilogie magique,
pour aboutir aux Fables et symboles de 1862. Frank Paul Bowman souligne
I’importance de la conception analogique pour Eliphas Lévi mais il s’en tient — pour
des raisons méthodologiques — aux textes qui précedent Dogme et rituel de la Haute
Magie, ce qui fait qu’il ignore justement les textes ou cette conception est exprimée

15 \/oir F. P. Bowman, Eliphas Lévi visionnaire romantique, Préface et choix de textes par
Frank Paul Bowman, Paris, PUF, 1969, d’ou proviennent une partic des informations
biographiques réunies dans ce portrait synthétique. Le reste des informations relatives a la
biographie de Lévi sont extraites du livre d’Alain Mercier, op. cit., passim.

16 par « milieux occultistes », j’entends des groupes socioculturels qui prétendent détenir un
savoir secret et des techniques & méme de maitriser les forces cachées de la nature (ces
techniques font souvent un pot-pourri séduisant, composé d’éléments repris a la magie, a
I’alchimie, a I’astrologie, a la théosophie). Pour le réle de 1I’occultisme dans la modernité, voir
Mircea Eliade, « L’Occulte et le monde moderne », in Occultisme, sorcellerie et modes
culturelles, Traduit de 1’anglais par Jean Malaquais, Paris, Gallimard, coll. « Les Essais »,
1978, pp. 63-92. A la p. 68, Eliade donne Eliphas Lévi pour inventeur du terme « occultisme »
et s’étonne du succes de ses ouvrages sur la magie, « car ils constituent un fatras hétéroclite et
prétentieux ».

17Selon Alain Mercier, le magiste hésite un certain temps entre ses deux noms, puisqu’il signe,
en 1856-1857, indifféeremment Constant ou Lévi, voir op. cit., p. 69.

31



Studii si cercetari stiinfifice. Seria Filologie, 43/2020

avec le plus d’éclat. De plus, méme dans ses analyses qui visent les textes antérieurs
a Dogme et rituel, Bowman ignore un aspect qui me semble capital pour la
compréhension de 1’influence de Lévi sur les écrivains de son siécle : la dimension
platonicienne du dogme de 1’analogie universelle.

Et, en effet, la conception de 1’analogie universelle exprimée dans les
ouvrages de Lévi, qu’ils soient antérieurs ou ultérieurs a Dogme et rituel, vient
clairement sinon directement de Platon, du moins des néoplatoniciens de 1’ Antiquité
tardive ou de ceux de la Renaissance, dont notre mage connait en détail les écrits. Un
passage de I’Histoire de la Magie souligne clairement deux sources de la conception
analogique de Lévi. On remarquera que le grand philosophe grec y tient une place
d’honneur ; d’ailleurs, tout le chapitre d’ou ce passage est extrait vise a exposer sur
une dizaine de pages « la doctrine secréte de Platon » :

Il n’y a ni interruption dans le travail de la nature ni lacune dans son ceuvre. Les
harmonies du ciel correspondent a celles de la terre, et la vie éternelle accomplit
ses évolutions suivant les mémes lois que la vie d’un jour. Dieu a tout disposé
avec poids, nombre et mesure, dit la Bible, et cette lumineuse doctrine était aussi
celle de Platon. Dans le Phédon, il fait discourir Socrate sur les destinées de I’Ame
d’une maniére tout a fait conforme aux traditions kabbalistiques. Les esprits
épurés par I’épreuve s’affranchissent des lois de la pesanteur, et surtout de
I’atmosphére des larmes ; les autres y rampent dans les ténébres, et ce sont ceux-
1a qui apparaissent aux hommes faibles ou criminels. Ceux qui se sont affranchis
des miséres de la vie matérielle ne reviennent plus en contempler les crimes et
en partager les erreurs : ¢’est vraiment assez d’une fois.

Méme si les hommes doivent s’affranchir de la « vie matérielle », il n’en est
pas moins vrai qu’entre cette vie matérielle et la vie spirituelle il y a une
correspondance indestructible. Les harmonies du ciel et de la terre se répondent dans
une « ténébreuse et profonde unité »'°, qu’on ne doit pas briser sous peine de détruire
le monde. Dans la vision de Lévi, le monde est total : c’est surtout 1”harmonisation
des contraires qui lui confere cette totalité indestructible. 1l va sans dire que le modele
de cette unité basée sur I’harmonisation des contraires est celui de 1’androgynie
platonicienne. Tout comme 1’« analogie », 1’« androgynie » est un mot-clé, qui
ponctue presque tous les écrits magiques d’Eliphas Lévi et non seulement®. Un
exemple de Dogme et rituel de la Haute Magie, ou I’on voit a I’ceuvre les deux moitiés
de I’androgyne, me semble éclairant :

Qu’est-ce que ’homme ? C’est I’initiateur, celui qui brise, qui laboure et qui
séme. Qu’est-ce que la femme ? C’est la formatrice, celle qui réunit, qui arrose
et qui moissonne. [...] L’unité ne peut se manifester que par le binaire ; ['unité

18 Eliphas Lévi, Histoire de la Magie, in Secrets de la Magie, op. cit., p. 439. Dans Dogme et
rituel de la Haute Magie, I’analogie apparait trés souvent : voir dans la méme édition les pp.
84 (« L’homme est le microcosme ou petit monde, et, suivant le dogme des analogies, tout ce
qui est dans le grand monde se reproduit dans le petit. »), 153 (« L’analogie est le seul
médiateur possible entre le visible et I’invisible, entre le fini et I’infini. »), 154 (« L’analogie
donne au mage toutes les forces de la nature »...), 156 (« ’analogie nous enseigne les lois de
la hiérarchie »).

19 Ch. Baudelaire, Correspondances, in Euvres complétes, op. cit., p. 11.

2 Pour la présence de I’androgyne avant Dogme et rituel, voir Alain Mercier, op. cit., pp. 54,
57.

32



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

elle-méme et I’idée d’unité en font déja deux. [...] L’unité humaine se compléte
par la droite et la gauche. L homme primitif est androgyne.?!

L’androgynie devient, dans I’univers magique d’Eliphas Lévi, un symbole de
totalite et de perfection, que les magiciens recherchent au cours de leurs rituels. La
perfection androgynique s’incarne dans le dieu vénéré par les adeptes, que les
ignorants ont pris pour Satan. En réalité, ce dieu, qui est le Pan grec, le dieu de Platon
et des «théurgistes de I’école d’Alexandrie », le dieu des « mystiques néo-
platoniciens », le Baphomet des Templiers, le dieu de Lamartine et de Victor Cousin,
ne représente rien d’autre qu’une figure hautement symbolique. Lévi en réalise
d’ailleurs un dessin, placé en téte de la deuxiéme partie de son livre, consacrée au
rituel magique, et qu’il explique en détail dans le chapitre sur le «sabbat des
sorciers ». Ce bouc symbolique réunit en lui des attributs masculins et des attributs
féminins, surtout les deux bras : ’un montre en haut la lune blanche, 1’autre montre
en bas la lune noire. La téte horrible du bouc traduit I’horreur du péché accompli dans
le monde matériel, mais elle porte entre les deux cornes un flambeau qui est
simultanément « la lumiére magique de 1’équilibre universel » et « la figure de I’ame
élevee au-dessus de la matiére ». L’humanité est représentée symboliquement « par
les deux mamelles et les bras androgynes de ce sphinx des sciences occultes »?2,

Fig. 1. Le bouc symbolique d’Eliphas Lévi®

2L Les Colonnes du Temple, Dogme et rituel de la Haute Magie, in Secrets de la Magie, op.
cit., pp. 61-62. Sur I’androgynie chez Lévi, voir aussi, dans la méme édition, p. 179 (« Toute
la nature est bisexuelle, et le mouvement qui produit les apparences de la mort et de la vie est
une continuelle génération. »), p. 180 (« Le corps humain est soumis, comme la terre, a une
double loi : il attire et il rayonne ; il est aimanté d’un magnétisme androgyne et réagit sur les
deux puissances de I’ame, D’intellectuelle et la sensitive, en raison inverse, mais
proportionnelle des prépondérances alternées des deux sexes dans ’organisme physique. »).
22 pour la description du bouc, ibidem, pp. 246-247.

23 https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Der Daemon_Baphomet.PNG

33


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Der_Daemon_Baphomet.PNG

Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

Cette figuration hautement symbolique imaginée par Lévi a eu un tel succes
qu’elle n’a cessé d’étre reprise et reproduite dans les arts visuels?’. Le cinéma
d’horreur et fantastique en a fait un embléme et I’a utilisé a plusieurs reprises. Un des
films les plus connus de la tradition de 1’occultisme cinématographique, The Devil
Rides Out (1968), du réalisateur britannique Terence Fisher, réalisé sous les auspices
de la maison de production Hammer, spécialisée dans I’horreur, utilise le dessin de
Lévi, en le déclinant dans des nuances de rouge et de vert, sur une musique évocatrice,
ce qui constitue une parfaite introduction dans I’atmosphére du mystére et du
surnaturel.

TheDevil Rides Out

COPyRbaT () MCMLXYN HAMMER FiM PRODUCTIONG LMITED AL WISNTS RASSRVED

Fig. 2. The Devil Rides Out (1968)

Cette image a méme donné lieu a des controverses 1égales en 2018. L histoire
est a la fois amusante et intéressante du point de vue anthropologique. Le Temple de
Satan — une organisation religieuse néopaienne — a engagé des poursuites judiciaires
contre Warner Bros. et Netflix, parce que la chaine a utilisé, dans la série Chilling
Adventures of Sabrina®, une image de synthése qui reproduisait une statue offerte a
ce groupe religieux par le sculpteur Mark Porter. Or, ’image du Baphomet sculptée
par Porter vient directement de I’ceuvre de Lévi (a I’exception de deux enfants ajoutés
prés du diable par le sculpteur, ce qui n’est pas d’une grande originalité), étant elle-
méme un plagiat, ce qui rend assez ridicules les prétentions du Temple de Satan, qui
a demandé 50-150 millions de dollars pour cette infraction contre le copyright. La
dispute a été finalement tranchée a I’amiable, par 1I’engagement de Netflix de

24 1 artiste américain contemporain Banks Violette s’est inspirée de 1’image de Lévi pour créer
une série intitulée Jagermeister Baphomet, cf. Marco Pasi, « L’ Art contemporain et la mode
de P’occulte », in Science, Fables and Chimeras: Cultural Encounters, éd. par Laurence
Roussillon-Constanty et Philippe Murillo, Cambridge Scholars Publishing, 2013, p. 127 (tout
I’article, pp. 121-132).

% A propos de cette série, voir article de Willem de Blécourt, « “Sabrina, You’re Not
Yourself.” The Borrowings of Sabrina Spellman », in Studia UBB Dramatica, nr. 1/2020, édité
par loan Pop-Curseu et Delia Enyedi, pp. 227-244.

34



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

mentionner le Temple a chaque projection de I’épisode en question®. Ce n’est
d’ailleurs pas la seule controverse publique dans laquelle Le Temple de Satan et la
statue de Baphomet sont impliqués?’.

Pour revenir a I’androgynie, il faut dire que depuis le Banquet de Platon et
depuis les commentaires des néo-platoniciens florentins de la Renaissance, on
considere que 1’androgyne primordial, incarnation de la perfection brisée en deux par
la colére des dieux, ne peut étre récupéré que par I’Eros. D’ailleurs, cette idée est
courante au XIX®™® siécle, parmi les théosophes et les philosophes occultistes.
L’ Allemand Franz von Baader (1765-1841) construit un systeme de pensée magique
autour de la question de I’androgynéité qui, restaurée par 1’amour, est la seule chance
de salut de I’homme et de la femme modernes. Eliphas Lévi se rapproche de Von
Baader aussi bien par I’obsession de 1’androgyne que par sa volonté de ne pas séparer
les vérités de la foi des principes de la science, afin de comprendre de maniére
cohérente la totalité du monde?®.

Dans ce qui va suivre, on se focalisera justement sur le statut trés différent de
1’amour chez Eliphas Lévi, imbu de néo-platonisme, par rapport a I’amour considéré
comme moteur du progrés matériel et spirituel, qu’on a vu chez Allan Kardec. Tout
comme I’amour est — pour Platon et les néo-platoniciens — une stratégie de
récupération de la totalité primordiale de I’étre humain, de la méme maniére, la magie
représente une tentative de garder vivante une totalité du cosmos, gravement menacée
par le positivisme et par I’industrialisation. La magie, pour Eliphas Lévi, comme pour
Marsilio Ficino ou pour Giordano Bruno, reste profondément analogue au vécu
amoureux. loan Petru Couliano consacre de tres nombreuses et pertinentes pages a
I’analyse de la parenté entre Eros et magie®, en prenant comme point de départ un
magnifique texte de Marsilio Ficino sur I’analogie universelle entre les diverses
parties du monde, que je reproduis selon une traduction récente. Voici le texte du
commentaire de Ficino au Banquet de Platon :

Mais pourquoi pensons-nous qu’Amour est magicien ? Parce que toute la
puissance de la magie consiste dans 1’amour. L’opération de la magie est
I’attraction d’une chose par une autre en vertu d’une affinité naturelle. Or les
parties de ce monde, comme les membres d’un seul et méme étre vivant,

% \/oir des informations et des images relatives a cette controverse :
https://www.hdp.com/blog/2018/11/09/will-netflix-have-a-devil-of-time-defending-suit-
brought-by-satanic-temple/;
https://www.worldreligionnews.com/religion-news/satanic-temple-netflix-reach-settlement-
lawsuit;

https://www.nytimes.com/2018/11/22/arts/satanic-temple-sabrina-statue.html
2https://www.youtube.com/watch?v=nSzD26bMhyU&list=FL 03FN0OfbUL xIhc3CHmxv4
w&index=232;

https://www.youtube.com/watch?v=g3a-uVnJUkw;
https://www.youtube.com/watch?v=6A0X- HJFKQ

28 Sur Franz von Baader, voir Antoine Faivre, Access to Western Esotericism, State University
of New York Press, 1994, pp. 113-134 (« Faith and Knowledge in Franz von Baader and in
Modern Gnosis »), 201-274 (« Love and Androgyny in Franz von Baader »).

29 es endroits ot Couliano analyse le rapport Eros-magie, op. cit. : pp. 14-15, 45, 125-127 (a
lap. 125, il cite le texte de Marsilio Ficino, reproduit dans ce qui suit), 151 (« le degré zéro de
la magie est représenté par 1’éros, qui donne lieu a la construction d’une magie érotique »),
390-391 (ample citation de Giordano Bruno qui confirme le rapport entre Eros et magie).

35


https://www.hdp.com/blog/2018/11/09/will-netflix-have-a-devil-of-time-defending-suit-brought-by-satanic-temple/
https://www.hdp.com/blog/2018/11/09/will-netflix-have-a-devil-of-time-defending-suit-brought-by-satanic-temple/
https://www.worldreligionnews.com/religion-news/satanic-temple-netflix-reach-settlement-lawsuit
https://www.worldreligionnews.com/religion-news/satanic-temple-netflix-reach-settlement-lawsuit
https://www.nytimes.com/2018/11/22/arts/satanic-temple-sabrina-statue.html
https://www.youtube.com/watch?v=nSzD26bMhyU&list=FLo3FN0OfbULxlhc3CHmxv4w&index=232
https://www.youtube.com/watch?v=nSzD26bMhyU&list=FLo3FN0OfbULxlhc3CHmxv4w&index=232
https://www.youtube.com/watch?v=q3a-uVnJUkw
https://www.youtube.com/watch?v=6AOX-_HdFKQ

Studii si cercetari stiinfifice. Seria Filologie, 43/2020

dépendant toutes d’un méme créateur, sont liées entre elles par la communauté
d’une unique nature. [...] De leur commune parenté nait un commun amour et
de cet amour une commune attraction. Or il s’agit 1a d’une véritable magie.*®

Tout comme Marsilio Ficino, Eliphas Lévi croit donc a I’analogie universelle,
et il croit aussi que le travail du vrai magicien consiste a rapprocher les choses les
unes des autres sur la base de leurs similitudes®.. Et ¢’est des similitudes que nait
1’Eros, grand principe unificateur du monde, qui se trouve au cceur de tout acte
magique. Mais, comme Giordano Bruno, dans De vinculis in genere (Des liens en
général), Eliphas Lévi est persuadé que le magicien doit toujours rester maitre de lui-
méme, qu’il doit controler toutes ses pulsions, surtout érotiques. Selon Bruno, pour
provoquer un fantasme érotique dans I’imagination de la personne a dominer, le
magicien doit étre parfaitement capable de susciter et de maitriser le méme fantasme
a I’intérieur de sa propre imagination. Dans Dogme et rituel de la Haute Magie, ces
principes, qui ont leur source dans la pensée magique néo-platonicienne de la
Renaissance, reviennent assez souvent. La chasteté absolue des grands adeptes de la
magie, qu’il s’agisse d’Apollonius de Tyane, de Plotin, de Paracelse, de Raymond
Lulle, de Cardan ou d’Agrippa, est soulignée a plusieurs reprises®. La formule qui
résume la régle fondamentale de la conduite du magicien n’est dans ce sens pas du
tout surprenante. Je cite Lévi : « L’amour est un des grands instruments du pouvoir
magique ; mais il est formellement interdit au magiste, du moins comme ivresse ou
comme passion ».*

La magie de Lévi repose sur une certaine vision du monde, imbue de
platonisme et de néo-platonisme — qui était aussi celle du premier romantisme
européen — vision que ce magiste essaie de perpétuer dans un temps de plus en plus
voué a la « stupide matiére » pour reprendre une éloquente expression de Baudelaire.
L’univers analogique et amoureux, tel que Lévi le décrit sur les traces de Ficino, ne
se soumet pas volontiers a la fragmentation que présuppose 1’approche scientifique et
I’idéologie profondément matérialiste des sciences positivistes. Et pourtant, Lévi
considére souvent que la magie est une «science », tout comme Allan Kardec
considére que le spiritisme en est une. Mais, a la différence de la science envisagée
par Allan Kardec, celle d’Eliphas Lévi — qui ne se fie pas a I’observation directe et
mécanique de la réalité — se fonde sur I’analogie universelle, ne rejette pas 1’idéalisme
platonicien et n’assimile pas les mots d’ordre du positivisme philosophique.

La conception qu’Eliphas Lévi propose de la magie est essentiellement
syncrétique. Mais, & la différence du syncrétisme qu’on avait vu chez Kardec, le
syncrétisme de Lévi apparait comme plus logique, plus conséquent et plus cohérent,

30 Marsilio Ficino, Commentaire sur Le Banquet de Platon, De I’Amour, texte établi, traduit,
présenté et annoté par Pierre Laurens, Paris, Les Belles Lettres, 2002, p. 166.

31 Tous les anthropologues et les philosophes qui se sont intéressés au fonctionnement de la
pensée magique, depuis Frazer, en passant par Ernesto de Martino, Evans-Pritchard, Lucian
Blaga et bien d’autres, ont mis en évidence 1’importance du principe analogique dans ce type
de pensée.

32 Sur la chasteté absolue des adeptes, voir Dogme et rituel de la Haute Magie, in Secrets de
la magie, op. cit., pp. 106-107 ; 250.

33 lbidem, p. 86. Voir aussi, dans le méme ouvrage, p. 56 : « Celui-la seul peut vraiment
posséder la volupté de ’amour qui a vaincu I’amour de la volupté. Pouvoir user et s’abstenir,
c¢’est pouvoir deux fois. La femme t’enchaine par tes désirs : Sois maitre de tes désirs, et tu
enchaineras la femme. »

36



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

puisqu’il est surtout un syncrétisme textuel, qui ne s’intéresse pas a inclure dans la
cohérence d’un systéme de pensée magique les conquétes de la science contemporaine
ou les avancées de la civilisation industrielle®*. En effet, pour batir son systeme de
pensée magique, Eliphas Lévi reprend et fond ensemble les grands textes de
I’humanité, qu’il s’agisse de la Bible, des dialogues de Platon, du Zohar, de la Divine
Comédie, ou du Roman de la Rose, ce qui permet de parler d’un véritable syncrétisme
des traditions littéraires et mystiques.

I11. Conclusions, ouvertures

On a vu, dans ce qui précede, qu’autour de 1857 il y a deux grandes voies
dans le rapport de la magie avec la science : d’un c6té la voie tracée par Kardec, qui
veut faire du spiritisme une science conforme au modéle positiviste en vogue a
I’époque, d’un autre coté la voie tracée par Eliphas Lévi, qui veut garder vivant le
dogme platonicien de I’analogie universelle. Ces deux prises de position de la part des
deux « magistes » sont essentielles, puisqu’elles créent un terreau fertile pour les
écrivains du siecle. Le dialogue problématique entre magie et science permet a ceux-
ci de mieux appréhender les bouleversements profonds de 1’époque qu’ils vivent.
Faire semblant de faire de la magie par leurs textes est justement pour ces écrivains
une stratégie pour échapper plus facilement au modéle de pensée imposé par les
sciences exactes, ainsi qu’au mod¢le d’écriture séche, précise, neutre, proposé par le
courant réaliste. Cultiver une pensée magique, du type de celle développée par Eliphas
Lévi dans Dogme et rituel de la Haute Magie, permet aux écrivains de rester tant soit
peu idéalistes et de perpétuer les aspirations du premier romantisme jusqu’a la fin du
XIX®™e sigcle. Et ce type de pensée magique leur laisse la liberté de croire encore a
I’Eros idéal, absolu, & des femmes surnaturelles dont la passion défie la mort...

Tel est le cas dans les contes fantastiques de Villiers de 1’Isle-Adam® ou de
Théophile Gautier. La plupart des contes de Gautier, écrits entre 1836 et 1866, donc
gravitant en quelque sorte autour de 1857, sont des histoires troublantes d’amour et
de mort, qu’il s’agisse de de La Morte amoureuse (1836), de Jettatura (1856-1857),
d’Avatar (1856-1857), ou bien de Spirite (1866). Avatar raconte I’histoire de la
passion malheureuse d’Octave de Saville pour la comtesse Prascovie Labinska et la
transmigration de 1’ame de 1’étrange docteur Balthazar Cherbonneau dans le corps

34 Pour les rapports de Lévi avec la science, voir Secrets de la magie, op. cit., pp. 12, 37, 44,
45, 46, 53, 54, 59, 180. Voir aussi Yves Vadé, L’Enchantement littéraire. Ecriture et magie
de Chateaubriand a Rimbaud, Paris, Gallimard, 1990, pp. 213-214. Pour les rapports de Lévi
avec la « raison », voir Secrets de la magie, op. cit., pp. 37, 44, 83, 156. Il est significatif que
Lévi considére que la « raison » reste une faculté commune et banalement utile si 1’on ne lui
ajoute pas I’« imagination » : « L’imagination appliquée a la raison, c’est le génie. », op. Cit.,
p. 58. Toujours a la p. 58, on trouve une magnifique définition de ’imagination, presque tout
aussi belle que celle que donne Baudelaire dans le Salon de 1859 : « L’imagination, en effet,
est comme 1’ceil de I’ame, et c’est en elle que se dessinent et se conservent les formes, c’est
par elle que nous voyons les reflets du monde invisible, elle est le miroir des visions et
I’appareil de la vie magique : c’est par elle que nous guérissons les maladies, que nous
influencgons les saisons, que nous écartons la mort des vivants et que nous ressuscitons les
morts, parce que c’est elle qui exalte la volonté et lui donne prise sur 1’agent universel. »

% N’oublions pas que celui-ci recommande a Mallarmé, dans une lettre de 11 septembre 1866,
la lecture de Dogme et rituel de la Haute Magie, cf. Vadé, op. cit., p. 321, Alain Mercier, op.
cit., p. 152.

37



Studii si cercetari stiinfifice. Seria Filologie, 43/2020

d’Octave, mort d’amour. Cherbonneau ne déclare-t-il pas qu’il a pris « en dédain
profond » la «science matérialiste dont le néant » lui « était prouvé », ce qui le
détermine a se mettre a la recherche des secrets de I’ame et de I’immortalité® ? Ces
secrets de la vie éternelle sont explorés dans Spirite aussi, conte qui est également
influencé par les « recherches » et les postulats du spiritisme®’. L’histoire ressemble a
celles d’autres contes de Gautier, ce qui renvoie sans doute a des soubassements
psychologiques des représentations littéraires : une fille de dix-sept ans meurt
d’amour pour Guy de Malivert et revient de I’au-deld pour lui communiquer ses
sentiments. Toutes les manifestations des esprits — traditionnellement admises au
XIX®me sigcle — sont passées en revue : apparition dans le miroir, induction de
pressentiments, écriture automatique, etc., ce qui montre que Théophile Gautier était
au courant des expériences et théories de Kardec et des spirites. Mais le conte, dans
son entier, baigne dans le platonisme le plus pur et les descriptions qu’il contient, sur
la vie de I’ame aprés la mort physique, sont de grandes envolées lyriques.

Entre parenthéses soit dit, le cinéma s’est profondément nourri de ce pot-
pourri d’occultisme, ayant pour modeéle la littérature fantastique et les écrits des mages
et des inspirés du XIX®™ sigcle. Il suffit de mentionner les nombreux films de
vampires et de fantdmes et d’imaginer que la ligne qui va de Georges Méliés a
Poltergeist de Tobe Hooper (1982) et a certains films contemporains plonge ses
racines chez Gautier, Kardec (et méme chez Lévi).

Pour conclure ce parcours, il faudrait tout simplement souligner que les trois
theses fondamentales du livre d’Ioan Petru Couliano sur la magie de la Renaissance
ouvrent de nouvelles voies pour I’analyse de la magie a I’époque romantique, en 1857,
et méme pour ’analyse de la culture occulte contemporaine. Cependant, ces trois
theses, appliquées a des époques culturelles radicalement différentes, font ressortir
aussi 1’écart infranchissable entre Renaissance et romantisme, d’un coté, entre
romantisme et contemporanéité, d’un autre c6té, en ce qui concerne la magie. Depuis
I’époque romantique, aucune conciliation entre des aspirations magiques et des
méthodes scientifiques n’est plus envisageable, malgré les efforts assidus d’Allan
Kardec. La science suivra sa voie définitivement séparée de la magie, tandis que la
magie continuera de se nourrir de I’Eros, & I’instar du serpent alchimique se
nourrissant de lui-méme. Elle sera de plus en plus fréguemment reléguée dans la
baraque des vieilleries de I’histoire des idées, et c’est seulement la littérature et le
cinéma qui ’en délivreront — de temps a autre. En effet, le cinéma n’est-il pas une
conséquence du développement de la science et des technologies, mais qui produit et
crée sans cesse de la « magie » ?

BIBLIOGRAPHIE
Baudelaire, Charles, Euvres compleétes, éditées par Claude Pichois, Paris, Gallimard,
« Bibliotheque de la Pléiade », vol. I-11, 1993.

3% Théophile Gautier, Avatar, in Récits fantastiques, Chronologie, introduction et notes par
Marc Eigeldinger, Paris, GF Flammarion, 1981, p. 303.

37 Lynn L. Sharp, Secular Spirituality. Reincarnation and Spiritism in Nineteenth Century
France, Plymouth, Lexington Books, 2006, pp. 85-86, souligne que pour Spirite Gautier s’est
directement inspire du Livre des médiums de Kardec. Sharp suit en cela les commentaires de
P. Laubriet, dans I’édition de Théophile Gautier, Spirite, Paris/Genéve, Ressources, 1979.

38



Studii §i cercetari stiintifice. Seria Filologie, 43/2020

Blécourt, Willem de, « “Sabrina, You’re Not Yourself.” The Borrowings of Sabrina
Spellman », in Studia UBB Dramatica, nr. 1/2020, édité par loan Pop-Curseu
et Delia Enyedi, pp. 227-244.

Bowman, F. P., Eliphas Lévi visionnaire romantique, Préface et choix de textes par
Frank Paul Bowman, Paris, PUF, 1969.

Couliano, loan Peter, Eros et Magie a la Renaissance. 1484, Paris, Flammarion,
« ldées et recherches », 1984.

Eliade, Mircea, « L’Occulte et le monde moderne », in Occultisme, sorcellerie et
modes culturelles, Traduit de 1’anglais par Jean Malaquais, Paris, Gallimard,
coll. « Les Essais », 1978, pp. 63-92.

Faivre, Antoine, Access to Western Esotericism, State University of New York Press,
1994,

Ficino, Marsilio, Commentaire sur Le Banquet de Platon, De I’Amour, texte établi,
traduit, présenté et annoté par Pierre Laurens, Paris, Les Belles Lettres, 2002.

Freund, Giséle, « La Photographie sous le Second Empire », in Photographie et
société, Paris, Seuil, coll. « Points », 1974, pp. 57-69.

Gautier, Théophile, Récits fantastiques, Chronologie, introduction et notes par Marc
Eigeldinger, Paris, GF Flammarion, 1981.

Gautier, Théophile, Spirite, Paris/Geneve, Ressources, 1979.

Hemmert, Danielle, Roudéne, Alex, Histoire de la magie, de [’occultisme et des rites
secrets, Paris, Editions de I’Erable, Francois Beauval Editeur, Tome 7 : Au
siecle d’Allan Kardec. L occultisme au XIX®™ siécle, 1971.

Kardec, Allan, Le Livre des esprits, Croissy-Beaubourg, Dervy-Livres, 1991.

Lachapelle, Sophie, Investigating the Supernatural. From Spiritism and Occultism to
Psychical Research and Metapsychics in France, 1853-1931, Baltimore, The
Johns Hopkins University Press, 2011.

Lantier, Jacques, Le spiritisme ou [’aventure d’une croyance, Paris, Culture-Art-
Loisirs, 1971.

Lévi, Eliphas, Secrets de la Magie, Edition établie et présentée par Francis Lacassin,
Paris, Robert Laffont, « Bouquins », 2000.

Mercier, Alain, Eliphas Lévi et la pensée magique au XIX® siécle, Paris, Seghers, « La
Table d’Emeraude », 1974,

Monroe, John Warne, Laboratories of faith: Mesmerism, spiritism, and occultism in
modern France, Ithaca & London, Cornell University Press, 2008.

Pasi, Marco, « L’Art contemporain et la mode de I’occulte », in Science, Fables and
Chimeras: Cultural Encounters, éd. par Laurence Roussillon-Constanty et
Philippe Murillo, Cambridge Scholars Publishing, 2013, pp. 121-132.

Sharp, Lynn L., Secular Spirituality. Reincarnation and Spiritism in Nineteenth
Century France, Plymouth, Lexington Books, 2006.

Vadé, Yves, L’Enchantement littéraire. Ecriture et magie de Chateaubriand a
Rimbaud, Paris, Gallimard, 1990.

Acknowledgements: This work was supported by a grant of the Ministry of
Education and Research, UEFISCDI PN-I11-P1-1.1-TE-2016-0067, contract number
135/2018, with the title Iconography of Witchcraft, an Anthropological Approach:
Cinema, Theatre, Visual Arts, project manager loan Pop-Curseu.

39



