
Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

25 

Ioan Pop-Curşeu1 

 

 

 

MAGIE, ÉROS, IMAGE(S) VERS 1857 : 

ENJEUX ET RÉVERBÉRATIONS D’UN DÉBAT CULTUREL 

 

 
Magic, Eros, Image(S)- Wagers and Echoes of a Cultural Debate  

Taking as a starting point the hypotheses of Ioan Peter Couliano on Renaissance 

magic, this paper tries to see if they could be transferred to other cultural contexts, i.e. 

19th century or contemporary world. During the 19th century, with modernity emerging 

and developing on a planetary scale, two divergent cultural tendencies confront: the 

rationalism and scientific positivism on one side, and – on the other side – various 

sorts of magic inspired by Plato. Two seminal works, elaborated around 1857 are 

analyzed: the spiritualist contribution of Allan Kardec and the magic work of Éliphas 

Lévi. The first one is oriented towards a conciliation of his explorations in the realm 

of dead with scientific imperatives, and the second one elaborates an extremely 

interesting magic syncretism, based on the idea of the universality of the force that 

eroticism emanates. The influences of the works of Kardec and Lévi on romantic and 

post-romantic literature, but also on cinema are mentioned and briefly analyzed in the 

article.  

Key-words: magic, science, eroticism, Allan Kardec, Éliphas Lévi, literature, art, 

images 

 

I. Préliminaires 

En lisant le livre de l’historien des religions Ioan Petru Couliano, Éros et 

Magie à la Renaissance. 1484, trois thèses – qui constituent l’armature de cet ouvrage 

remarquable – m’ont séduit. La première est reprise au Rameau d’or de James George 

Frazer, et pourrait être résumée comme suit : dans la culture européenne moderne, il 

y a un antagonisme entre la magie et la science2. La deuxième thèse, élaborée à partir 

de la première, est qu’à la Renaissance il n’y avait pas de frontière précise entre 

science et magie, ce qui fait qu’un esprit de l’envergure de Giordano Bruno pouvait 

s’occuper à la fois de questions qu’on définirait aujourd’hui comme « scientifiques », 

et s’adonner à des pratiques qui sembleraient maintenant purement « magiques ». 

Enfin, la troisième thèse de Couliano est que la magie de la Renaissance – nourrie de 

philosophie néo-platonicienne – se fonde sur un rapport étroit avec l’énergie cosmique 

de l’Éros. 

Mais est-ce que ces trois thèses de Couliano s’appliquent seulement à la magie 

de la Renaissance ? Ne peuvent-elles pas fournir aux chercheurs des instruments de 

travail pour l’analyse de la magie à d’autres moments de l’histoire culturelle 

européenne ? Seraient-elles utiles pour une analyse du statut et du rôle de la magie à 

l’époque romantique, surtout si l’on pense qu’alors la philosophie dominante des 

 
1 Université « Babeş-Bolyai », Cluj-Napoca. 
2 Voir, pour l’antagonisme entre magie et science, Éros et Magie à la Renaissance. 1484, Paris, 

Flammarion, « Idées et recherches », 1984, pp. 13-18 et passim. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

26 

milieux intellectuels européens était d’ascendance néo-platonicienne, en concurrence 

avec un positivisme de plus en plus agressif ? 

Avant de poursuivre et d’essayer de répondre à ces questions, il faut souligner 

que j’entends ici par magie une technique de contrôle des forces surnaturelles, à même 

d’ouvrir à l’être humain des possibilités que ses facultés habituelles (sensorielles et 

intellectuelles) ne lui offrent pas : voyages dans l’au-delà, maîtrise de la pensée des 

autres, communication avec les morts, clairvoyance, déplacements physiques dans le 

temps, envols dans les sphères étoilées, compréhension des messages du monde 

inanimé, etc. Cela place mon approche dans le sillon de la définition que Baudelaire 

donne des pratiques magiques dans Les Paradis artificiels (1860). Selon lui, la 

sorcellerie et la magie « veulent, en opérant sur la matière, et par des arcanes dont rien 

ne prouve la fausseté non plus que l’efficacité, conquérir une domination interdite à 

l’homme ou permise seulement à celui qui en est jugé digne ». Elles « militent contre 

les intentions de Dieu, […] suppriment le travail du temps et veulent rendre superflues 

les conditions de pureté et de moralité »3, c’est pourquoi elles sont blâmables et 

dangereuses. 

J’ai choisi de me pencher tout particulièrement, comme le dit le titre de 

l’article, sur l’année 1857, dans un souci d’investigation en premier lieu historique. 

Mais même si cette année constitue le principal point d’ancrage dans le temps, elle 

n’empêchera pas des déplacements sur l’échelle temporelle, en avant vers 1858-1859 

ou en arrière vers 1856-1855. Loin d’être un repère absolu, figé, l’année 1857 

constitue un point de perspective, d’où il m’a paru pouvoir jeter un regard assez 

(clair)voyant sur les formes et les significations de la magie à l’époque romantique. 

En 1857, des écrivains de la taille de Baudelaire, de Théophile Gautier, de Victor 

Hugo, ou de Gustave Flaubert, se disent – d’une certaine manière – mages, ou 

empruntent à la magie des thèmes, des situations, des idées, des façons abstruses de 

parler. Ce phénomène est doublé par une surproduction de textes à proprement parler 

magiques, qui sont l’œuvre de personnages se prenant pour de vrais magiciens ou tout 

au moins pour des inspirés (Albert de Résie, Girard de Caudemberg, le Baron de 

Guldenstubbe, Allan Kardec, Éliphas Lévi). 

D’un autre côté, la scène est dominée, précisément au cours de ces années, 

par une science de moins en moins métaphysique, de plus en plus positive, exacte et 

entièrement confiante dans ses moyens spécifiques. Pour ne citer que quelques 

exemples qui viennent automatiquement à l’esprit, les années en question voient 

poindre de courageuses recherches dans le domaine de l’aéronautique4, de la 

télégraphie (inauguration du premier télégraphe transatlantique, après plusieurs 

tentatives infructueuses), de l’enregistrement du son (le phonoautographe breveté en 

1857), de la photographie5, de l’électricité, etc. Pour ce qui est des sciences de la vie, 

 
3 Charles Baudelaire, Les Paradis artificiels, Le Poème du haschisch, in Œuvres complètes, 

éditées par Claude Pichois, Paris, Gallimard, « Bibliothèque de la Pléiade », 1993, vol. I, p. 

439. 
4 Le système où 4 ballons sont dirigés par les voilures inauguré par Pétin (1850), la locomotive 

aérostatique de Prosper Meller, le ballon de 50 mètres de Pierre Julien (1852), le dirigeable 

rigide en cuivre de l’abbé Carrié (1853), l’aéroplane de Joseph Pline (1855), le poisson volant 

de Camille Vert (1859) ne sont que quelques exemples qui prouvent la richesse des recherches 

en aéronautique. Le vol n’a plus rien de magique, il est réalisé par les moyens de la science ! 
5 Voir Gisèle Freund, « La Photographie sous le Second Empire », in Photographie et société, 

Paris, Seuil, coll. « Points », 1974, pp. 57-69. Quelques innovations importantes de la décennie 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

27 

la période est marquée par les recherches génétiques de Gregor Mendel (commencées 

en 1856 et portant leurs fruits au début du XXème siècle) et par celles de Darwin sur 

l’origine des espèces au moyen de la sélection naturelle (son livre homonyme, qui 

bouleversera le monde scientifique, étant publié en 1859). 

En même temps, le champ esthétique est profondément sillonné par 

l’avènement d’un nouveau courant, le réalisme, qui prétend se détacher définitivement 

et irrévocablement des illusions romantiques, et dont les bases théoriques et pratiques 

sont mises en place par Courbet, Duranty et Champfleury. Pour Champfleury, 

l’observation directe de la réalité – principe repris aux recherches scientifiques des 

savants contemporains – doit être à la base d’une forme d’art radicalement nouvelle, 

qui viserait à trouver la « vérité », non à produire un enchantement quelconque. 

Autour de 1857, on a donc d’un côté la magie et le romantisme, et d’un autre 

côté la science positive et le réalisme. La magie et la science se font face et semblent 

prêtes à s’engager dans un combat sans merci, dans un duel à mort. Mais quels sont 

les points précis où le choc se produit ? Y a-t-il seulement une opposition irréductible 

entre science et magie ? N’essaient-elles pas de dialoguer, au moins sur certains 

aspects ? Pouvons-nous affirmer, comme le fait Ioan Petru Couliano en ce qui 

concerne la Renaissance, que la magie à l’époque romantique « prétend parvenir, par 

d’autres moyens, aux mêmes résultats » que la science : « communications à distance, 

transports rapides, voyages interplanétaires », transmission de la pensée, etc.6 ? Peut-

on croire encore à une parenté, quand la science ne se reconnaît plus aucune dimension 

magique et quand elle réalise par des moyens purement humains les rêves éternels des 

magiciens ? 

 

II. Les deux voies de la magie en 1857 

Pour essayer de répondre à ces quelques questions, il est nécessaire 

d’examiner brièvement, en miroir, les deux démarches « magiques » les plus 

significatives, cristallisées autour de 1857, celle d’Allan Kardec et celle d’Éliphas 

Lévi. Ces deux démarches – dont les auteurs se sont critiqués l’un l’autre7 – donnent 

deux réponses fort dissemblables quant au rapport entre magie et science, et quant au 

statut de l’Éros dans un système de pensée magique. La démarche de Kardec s’inspire 

de celle de la science contemporaine et laisse peu de place à l’Éros tel que 

l’entendaient les Grecs, tandis que la démarche d’Éliphas Lévi va au rebours du 

modèle du positivisme et se fonde tout entière sur l’Éros. 

 

 
1850-1860 sont à noter ici : l’ambrotypie, breveté en 1852 ; le procédé de glace albuminée de 

Niepce (neveu de l’inventeur de la photo), datant de 1852 ; la photographie sur émail, mise au 

point en 1855. 
6 Éros et Magie à la Renaissance. 1484, op. cit., p. 14. 

Éliphas Lévi formule, dans Dogme et rituel de la Haute Magie (1856), des aspirations 

similaires de la magie : « Par la direction de cet agent, on peut changer l’ordre même des 

saisons, produire dans la nuit les phénomènes du jour, correspondre en un instant d’une 

extrémité à l’autre de la terre, voir, comme Apollonius, ce qui se passe à l’autre bout du monde, 

guérir ou frapper à distance, donner à la parole un succès et un retentissement universels. » 

Voir le texte publié dans le volume Secrets de la Magie, Edition établie et présentée par Francis 

Lacassin, Paris, Robert Laffont, « Bouquins », 2000, p. 43. 
7 Voir Alain Mercier, Éliphas Lévi et la pensée magique au XIXe siècle, Paris, Seghers, « La 

Table d’Émeraude », 1974, pp. 109, 114, pour la critique de Lévi à l’encontre de Kardec. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

28 

a. Au premier abord, on ne trouve aucune prédisposition à explorer le 

domaine délicat de la survivance de l’âme après la mort chez celui qui s’affublera du 

pseudonyme celtisant d’Allan Kardec, pour signer en 1857 Le Livre des esprits. Rien 

de moins romantique en effet que la vie et les préoccupations de ce personnage ! 

Hippolyte-Léon-Denizard Rivail, né en 1804 à Lyon dans une famille de juristes de 

la moyenne bourgeoisie, choisit de faire des études de médecine. Il ne pratique pas 

mais s’oriente vers la pédagogie sur les traces de Pestalozzi, dont il est un des 

innombrables disciples. Rivail explore personnellement tous les aspects de la 

pédagogie : il écrit des manuels de grammaire et d’arithmétique et, vers 1849, 

enseigne la physique et la chimie. Enseignant ces disciplines, il en vient à s’intéresser 

aux théories de Mesmer sur le magnétisme animal. Vers 1854-1855, des amis le 

mettent en présence d’un phénomène importé d’Amérique, celui des tables tournantes 

et parlantes, dont tout Paris s’occupait à l’époque avec beaucoup de passion. Après 

avoir assisté à plusieurs séances d’évocation des esprits, Rivail est conquis. Il acquiert 

la certitude de la survivance de l’âme après la mort, et aussi la conviction d’une 

mission à remplir auprès des hommes, surtout qu’un esprit qui se nomme lui-même 

Vérité se met à lui parler et à lui enjoindre de ne pas faillir à sa destinée. De plus en 

plus fasciné par le surnaturel (qui, pour lui, est parfaitement compréhensible, donc 

naturel), il se sent devenir « inspiré » et s’affermit dans la croyance à son rôle 

prophétique. Mais, pour persuader les sceptiques et pour faire de la croyance aux 

esprits une religion universelle, Kardec se rend compte qu’il lui faut être 

« positiviste » non « idéaliste », puisque l’époque où il vit a dépassé l’idéalisme de 

type platonicien8. 

La question qui peut être posée à ce point est s’il n’y a pas un paradoxe 

infranchissable à vouloir être « positiviste » quand on veut parler de la survivance de 

l’âme après la mort. N’y a-t-il pas une contradiction dans les termes à vouloir mettre 

en rapport la communication avec les défunts (qui n’est, après tout, qu’une forme 

archaïque de magie) avec l’attitude qui définit le mieux l’approche des phénomènes 

de la nature des scientifiques du XIXème siècle ? Ce paradoxe et cette contradiction 

existent seulement pour les historiens de la culture ou pour les anthropologues 

d’aujourd’hui. Allan Kardec, quant à lui, n’y voit aucun inconvénient majeur. 

D’ailleurs, dans de nombreux textes qu’il écrit et publie après 1857, il se dresse 

violemment contre ceux qui voient dans le spiritisme une forme de magie et affirment 

que le phénomène des tables tournantes correspond dans les grandes lignes à ce qui 

se passait dans les Messes noires et dans les cérémonies sabbatiques du passé 

ténébreux. 

Si l’on s’en tient au Livre des esprits, on voit clairement à l’œuvre le paradoxe 

que j’essayais de mettre en évidence. La démarche de Kardec est essentiellement 

scientifique : on a l’impression qu’il est en train d’expliquer des expériences de 

physique ou de chimie à des élèves. La preuve de la survivance de l’âme après la mort 

lui vient par les « faits » auxquels il assiste et il est persuadé que « contre un fait il n’y 

 
8 Pour tous ces détails biographiques relatifs à Kardec, voir Jacques Lantier, Le spiritisme ou 

l’aventure d’une croyance, Paris, Culture, Art, Loisirs, 1971, notamment pp. 84-89. Le binôme 

« idéaliste » / « réaliste » s’y trouve à la p. 86. La même ambition de Kardec d’être 

« positiviste » est retenue par Danielle Hemmert et Alex Roudène, dans leur Histoire de la 

magie, de l’occultisme et des rites secrets, Paris, Éditions de l’Érable, François Beauval 

Éditeur, Tome 7 : Au siècle d’Allan Kardec. L’occultisme au XIXème siècle, 1971, p. 126. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

29 

a pas de raisonnement possible »9. Ce qu’un observateur épris d’ordre et de méthode 

peut faire devant la multiplicité des faits qui confirment la survivance de l’âme, c’est 

les recueillir attentivement, les comparer, les classer et les interpréter sans aucun 

préjugé, à la manière des positivistes. Cette méthode d’approche des phénomènes dits 

surnaturels surprend, surtout que Kardec déclare que « le spiritisme n’est pas du 

ressort de la science »10. Si les phénomènes naturels ou les propriétés de la matière 

peuvent être l’objet de ce qu’il appelle à plusieurs reprises la « science vulgaire », ou 

bien « la science positive, la science inexorable »11, la question de l’âme échappe à ce 

genre de science. 

Mais si le spiritisme n’est pas « du ressort de la science » vulgaire, de la 

science positive, alors de quoi relève-t-il ? Qu’est-il au juste ? La réponse de Kardec, 

ahurissante pour nous aujourd’hui, est parfaitement logique à l’intérieur de son 

système de pensée : le spiritisme est une science par lui-même, une véritable « science 

de l’infini »12. Comme toutes les sciences, le spiritisme a un objet d’étude particulier, 

qui est le sort de l’âme après la mort, et il comprend deux parties distinctes, mais 

convergentes : une partie expérimentale et une partie « philosophique ». La partie 

expérimentale donne des recettes pour entrer en contact avec les âmes des morts et 

s’occupe des manifestations concrètes des esprits, qu’elle consigne soigneusement 

dans leurs moindres détails. Toute cette partie expérimentale du spiritisme repose sur 

les communications des vivants avec les habitants de l’au-delà, au moyen des tables 

tournantes. 

La partie « philosophique » du spiritisme comprend la doctrine enseignée par 

les esprits illuminés, selon laquelle l’homme serait composé de trois réalités : le corps, 

le périsprit, l’esprit ou l’âme. Le corps est matériel, il est constitué d’éléments divers 

(oxygène, hydrogène, azote, carbone, etc.), qui se décomposent après la mort pour 

entrer dans la composition d’autres corps. L’âme (ou l’esprit) est immortelle, elle 

survivra après la mort, pour expier ses fautes ou pour se réjouir de ses perfections. 

Entre ces deux réalités dont chaque homme est fait, il y a un médiateur qui est le 

périsprit. Il forme une sorte d’enveloppe semi-matérielle de l’esprit : c’est quelque 

chose comme un corps fluide, diaphane, qui peut parfois devenir visible par une sorte 

de condensation moléculaire étrange, et qui peut survivre un certain temps après la 

mort. 

Un des dogmes principaux sur lesquels repose la partie « philosophique » du 

spiritisme est la réincarnation, qui arrive dans les écrits de Kardec à la fois des anciens 

Egyptiens, de Pythagore, de Platon, des hindous et surtout des druides et de la grande 

mode du druidisme dans la première moitié du XIXème siècle. La théorie spirite de la 

réincarnation rejette la possibilité qu’une âme humaine pervertie puisse se réincarner 

dans un animal. Les âmes humaines sont situées sur une échelle en fonction de leur 

degré de perfectionnement, et c’est chaque réincarnation successive qui leur permet 

de se rapprocher encore plus de Dieu. Une conséquence importante de cette 

conception est la doctrine du progrès humain infini. De la même manière que les âmes 

progressent vers Dieu après chaque vie corporelle, le monde matériel doit progresser 

 
9 Allan Kardec, Le Livre des esprits, Croissy-Beaubourg, Dervy-Livres, 1991, p. 211. 
10 Ibidem, p. 15. 
11 Ibidem, pp. XIV, XXIII, XXVIII, XXXII (pour le premier syntagme), p. 23 (pour le 

deuxième syntagme). 
12 Ibidem, p. XXIII, p. 221. Le syntagme apparaît deux fois dans Le Livre des esprits. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

30 

aussi vers plus d’équilibre, d’équité, de moralité. Et le grand moteur de l’évolution, à 

la fois dans l’ordre de l’esprit que dans l’ordre du progrès social et matériel, est 

l’amour. Mais l’amour, tel que le conçoit Kardec, a en même temps quelque chose de 

maternel et de filial, se différenciant clairement de l’Éros grec ou de la sexualité. C’est 

un amour très proche de celui prêché par Jésus-Christ dans les Évangiles, puisqu’il est 

fait à la fois de charité, d’amour du prochain et d’amour pour les ennemis. 

Dans toute cette démarche expérimentale et philosophique, Allan Kardec 

n’entend s’appuyer que sur la « raison » (qui, à côté de « science », compte parmi les 

mots les plus fréquents dans Le Livre des esprits, tandis que le mot « magie » n’y est 

pas employé une seule fois, au moins). Une formule qui surprend dans ce livre est « la 

raison appuyée sur la science », qu’Allan Kardec emploie à propos des diverses 

théories de la création, en affirmant, par exemple, que le monde n’a pas pu être créé 

en six jours comme le raconte le récit allégorique de la Bible13. Cette formule résume 

parfaitement les ambitions de Kardec dans son approche de phénomènes qui nous 

semblent aujourd’hui surnaturels. 

Si l’on examine d’un œil critique le spiritisme de Kardec et des kardécistes, il 

n’apparaît que comme une forme de magie passablement syncrétique, qui a tenté de 

raccorder une aspiration purement magique (entrer en contact avec les âmes des 

morts) aux impératifs de la science positiviste de la deuxième moitié du XIXème siècle. 

Le syncrétisme spirite mêle à plaisir des données des sciences, une morale 

d’inspiration chrétienne, un soupçon de platonisme réincarnationniste, des fantasmes 

druidiques et une doctrine du progrès inspirée des conquêtes de la civilisation 

industrielle en pleine expansion à cette époque. 

 

b. Au contraire de Rivail, tout semble prédisposer à l’exploration du 

surnaturel celui qui s’affublera du pseudonyme hébraïsant d’Éliphas Lévi, pour signer 

en 1854-1856 Dogme et rituel de la Haute Magie. La vie et les préoccupations de ce 

personnage sont profondément romantiques, toujours aux antipodes de la mentalité 

bourgeoise et des conceptions positivistes de la science de l’époque14. Alphonse-Louis 

Constant naît à Paris en 1810, dans une famille modeste (il est fils de cordonnier). 

L’adolescent, intelligent et porté vers le mysticisme, choisit de faire des études de 

théologie, censées lui permettre de dépasser sa condition sociale. En 1836, il proclame 

publiquement son amour pour Adèle Allenbach et refuse le sacerdoce, ce qui 

provoque le suicide de sa mère. Il traverse une période d’errance, pendant laquelle il 

fréquente Flora Tristan, les socialistes utopiques et les réformateurs sociaux (dont 

Alphonse Esquiros, auteur du Magicien, 1837), et bon nombre d’écrivains 

romantiques (des plus grands aux plus obscurs). En 1839, il essaie de revenir à la foi 

chrétienne : pendant un séjour à l’abbaye de Solesmes, il écrit des textes de dévotion 

mariale publiés dans Le Rosier de mai ou la Guirlande de Marie. Mais, comme son 

 
13 Ibidem, p. 23. 
14 Par cette affirmation, je me situe sur une position différente de celle d’Alain Mercier, qui 

affirme que : « Éliphas Lévi est antiromantique au possible », op. cit., p. 11, ou bien que « la 

démarche d’Éliphas est […] antiromantique, dans la mesure où elle entend dissiper les brumes, 

les fantasmes, les délires où se complaisait la génération de 1830 », ibidem, p. 94. Ces deux 

affirmations n’entrent-elles pas en contradiction avec quelques autres du même auteur, dont 

une de la p. 110 : « Lévi ne peut s’empêcher de céder au pittoresque et redevient 

romantique » ? 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

31 

retour à la religion n’est pas jugé convaincant, il part pour Juilly, où il exerce le métier 

de surveillant d’école. C’est là qu’il écrit un livre révolutionnaire, La Bible de la 

liberté, publié en 1841, ce qui lui vaut d’être immédiatement emprisonné. Jusqu’en 

1851, Constant alterne les ouvrages à caractère religieux et les ouvrages à caractère 

révolutionnaire socialiste. Sa recherche d’un socialisme religieux à la Saint Simon et 

son attitude essentiellement non-conformiste continuent de déranger les autorités 

civiles et ecclésiastiques15. Il plaide, entre autres, pour l’émancipation sociale de la 

femme à l’instar du grand occultiste du XVIème siècle Cornelius Agrippa von 

Nettesheim. L’abbé raté s’intéresse aussi beaucoup aux beaux-arts : il peint des 

tableaux religieux et illustre des ouvrages d’Alexandre Dumas. Dans les années 50, il 

y a deux événements bouleversants dans la vie de Constant, qui contribuent à le 

pousser vers l’ésotérisme : d’un côté, la relation avec l’occultiste polonais Hoëné-

Wronski (1776-1853), d’un autre côté la séparation de sa femme, Noémie Cadiot, 

qu’il avait épousée en 1846, après la rupture définitive avec l’Église catholique. De 

mai à août 1854, Constant fait un voyage à Londres, où il s’immerge dans les milieux 

occultistes16. Après ce voyage, le personnage qui rentre en France se nomme Éliphas 

Lévi Zayed, ce qui représente la transcription hébraïsante des noms de Constant17. 

La conception magique de Lévi, exprimée dans la grande trilogie composée 

de Dogme et rituel de la Haute Magie (1856), d’une ample Histoire de la Magie 

(1859), et de La Clef des grands mystères (1860), repose sur un dogme bien précis qui 

est celui de l’analogie universelle sous le signe de l’Éros. Conformément à ce dogme, 

le microcosme reproduit la structure du macrocosme, la nature est un miroir du monde 

divin invisible, l’homme une image (parfois ternie) de Dieu lui-même, et c’est l’Éros 

qui permet la réunion de ces réalités apparemment séparées les unes des autres. Cette 

conception analogique n’est pas seulement présente dans la trilogie ; elle apparaît 

aussi bien dans des textes antérieurs à 1856 que dans des textes postérieurs à 1860. 

On peut la suivre dans son développement depuis le célèbre poème intitulé Les 

Correspondances, inclus dans Les Trois Harmonies (1845), en passant par le recueil 

de légendes évangéliques La Dernière Incarnation (1846), par la trilogie magique, 

pour aboutir aux Fables et symboles de 1862. Frank Paul Bowman souligne 

l’importance de la conception analogique pour Éliphas Lévi mais il s’en tient – pour 

des raisons méthodologiques – aux textes qui précèdent Dogme et rituel de la Haute 

Magie, ce qui fait qu’il ignore justement les textes où cette conception est exprimée 

 
15 Voir F. P. Bowman, Éliphas Lévi visionnaire romantique, Préface et choix de textes par 

Frank Paul Bowman, Paris, PUF, 1969, d’où proviennent une partie des informations 

biographiques réunies dans ce portrait synthétique. Le reste des informations relatives à la 

biographie de Lévi sont extraites du livre d’Alain Mercier, op. cit., passim. 
16 Par « milieux occultistes », j’entends des groupes socioculturels qui prétendent détenir un 

savoir secret et des techniques à même de maîtriser les forces cachées de la nature (ces 

techniques font souvent un pot-pourri séduisant, composé d’éléments repris à la magie, à 

l’alchimie, à l’astrologie, à la théosophie). Pour le rôle de l’occultisme dans la modernité, voir 

Mircea Eliade, « L’Occulte et le monde moderne », in Occultisme, sorcellerie et modes 

culturelles, Traduit de l’anglais par Jean Malaquais, Paris, Gallimard, coll. « Les Essais », 

1978, pp. 63-92. À la p. 68, Eliade donne Éliphas Lévi pour inventeur du terme « occultisme » 

et s’étonne du succès de ses ouvrages sur la magie, « car ils constituent un fatras hétéroclite et 

prétentieux ».  
17 Selon Alain Mercier, le magiste hésite un certain temps entre ses deux noms, puisqu’il signe, 

en 1856-1857, indifféremment Constant ou Lévi, voir op. cit., p. 69. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

32 

avec le plus d’éclat. De plus, même dans ses analyses qui visent les textes antérieurs 

à Dogme et rituel, Bowman ignore un aspect qui me semble capital pour la 

compréhension de l’influence de Lévi sur les écrivains de son siècle : la dimension 

platonicienne du dogme de l’analogie universelle. 

Et, en effet, la conception de l’analogie universelle exprimée dans les 

ouvrages de Lévi, qu’ils soient antérieurs ou ultérieurs à Dogme et rituel, vient 

clairement sinon directement de Platon, du moins des néoplatoniciens de l’Antiquité 

tardive ou de ceux de la Renaissance, dont notre mage connaît en détail les écrits. Un 

passage de l’Histoire de la Magie souligne clairement deux sources de la conception 

analogique de Lévi. On remarquera que le grand philosophe grec y tient une place 

d’honneur ; d’ailleurs, tout le chapitre d’où ce passage est extrait vise à exposer sur 

une dizaine de pages « la doctrine secrète de Platon » : 

Il n’y a ni interruption dans le travail de la nature ni lacune dans son œuvre. Les 

harmonies du ciel correspondent à celles de la terre, et la vie éternelle accomplit 

ses évolutions suivant les mêmes lois que la vie d’un jour. Dieu a tout disposé 

avec poids, nombre et mesure, dit la Bible, et cette lumineuse doctrine était aussi 

celle de Platon. Dans le Phédon, il fait discourir Socrate sur les destinées de l’âme 

d’une manière tout à fait conforme aux traditions kabbalistiques. Les esprits 

épurés par l’épreuve s’affranchissent des lois de la pesanteur, et surtout de 

l’atmosphère des larmes ; les autres y rampent dans les ténèbres, et ce sont ceux-

là qui apparaissent aux hommes faibles ou criminels. Ceux qui se sont affranchis 

des misères de la vie matérielle ne reviennent plus en contempler les crimes et 

en partager les erreurs : c’est vraiment assez d’une fois.18 

Même si les hommes doivent s’affranchir de la « vie matérielle », il n’en est 

pas moins vrai qu’entre cette vie matérielle et la vie spirituelle il y a une 

correspondance indestructible. Les harmonies du ciel et de la terre se répondent dans 

une « ténébreuse et profonde unité »19, qu’on ne doit pas briser sous peine de détruire 

le monde. Dans la vision de Lévi, le monde est total : c’est surtout l’harmonisation 

des contraires qui lui confère cette totalité indestructible. Il va sans dire que le modèle 

de cette unité basée sur l’harmonisation des contraires est celui de l’androgynie 

platonicienne. Tout comme l’« analogie », l’« androgynie » est un mot-clé, qui 

ponctue presque tous les écrits magiques d’Éliphas Lévi et non seulement20. Un 

exemple de Dogme et rituel de la Haute Magie, où l’on voit à l’œuvre les deux moitiés 

de l’androgyne, me semble éclairant : 

Qu’est-ce que l’homme ? C’est l’initiateur, celui qui brise, qui laboure et qui 

sème. Qu’est-ce que la femme ? C’est la formatrice, celle qui réunit, qui arrose 

et qui moissonne. […] L’unité ne peut se manifester que par le binaire ; l’unité 

 
18 Éliphas Lévi, Histoire de la Magie, in Secrets de la Magie, op. cit., p. 439. Dans Dogme et 

rituel de la Haute Magie, l’analogie apparaît très souvent : voir dans la même édition les pp. 

84 (« L’homme est le microcosme ou petit monde, et, suivant le dogme des analogies, tout ce 

qui est dans le grand monde se reproduit dans le petit. »), 153 (« L’analogie est le seul 

médiateur possible entre le visible et l’invisible, entre le fini et l’infini. »), 154 (« L’analogie 

donne au mage toutes les forces de la nature »…), 156 (« l’analogie nous enseigne les lois de 

la hiérarchie »). 
19 Ch. Baudelaire, Correspondances, in Œuvres complètes, op. cit., p. 11. 
20 Pour la présence de l’androgyne avant Dogme et rituel, voir Alain Mercier, op. cit., pp. 54, 

57. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

33 

elle-même et l’idée d’unité en font déjà deux. […] L’unité humaine se complète 

par la droite et la gauche. L’homme primitif est androgyne.21 

L’androgynie devient, dans l’univers magique d’Éliphas Lévi, un symbole de 

totalité et de perfection, que les magiciens recherchent au cours de leurs rituels. La 

perfection androgynique s’incarne dans le dieu vénéré par les adeptes, que les 

ignorants ont pris pour Satan. En réalité, ce dieu, qui est le Pan grec, le dieu de Platon 

et des « théurgistes de l’école d’Alexandrie », le dieu des « mystiques néo-

platoniciens », le Baphomet des Templiers, le dieu de Lamartine et de Victor Cousin, 

ne représente rien d’autre qu’une figure hautement symbolique. Lévi en réalise 

d’ailleurs un dessin, placé en tête de la deuxième partie de son livre, consacrée au 

rituel magique, et qu’il explique en détail dans le chapitre sur le « sabbat des 

sorciers ». Ce bouc symbolique réunit en lui des attributs masculins et des attributs 

féminins, surtout les deux bras : l’un montre en haut la lune blanche, l’autre montre 

en bas la lune noire. La tête horrible du bouc traduit l’horreur du péché accompli dans 

le monde matériel, mais elle porte entre les deux cornes un flambeau qui est 

simultanément « la lumière magique de l’équilibre universel » et « la figure de l’âme 

élevée au-dessus de la matière ». L’humanité est représentée symboliquement « par 

les deux mamelles et les bras androgynes de ce sphinx des sciences occultes »22. 

 

 
Fig. 1. Le bouc symbolique d’Éliphas Lévi23 

 

 
21 Les Colonnes du Temple, Dogme et rituel de la Haute Magie, in Secrets de la Magie, op. 

cit., pp. 61-62. Sur l’androgynie chez Lévi, voir aussi, dans la même édition, p. 179 (« Toute 

la nature est bisexuelle, et le mouvement qui produit les apparences de la mort et de la vie est 

une continuelle génération. »), p. 180 (« Le corps humain est soumis, comme la terre, à une 

double loi : il attire et il rayonne ; il est aimanté d’un magnétisme androgyne et réagit sur les 

deux puissances de l’âme, l’intellectuelle et la sensitive, en raison inverse, mais 

proportionnelle des prépondérances alternées des deux sexes dans l’organisme physique. »). 
22 Pour la description du bouc, ibidem, pp. 246-247. 
23 https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Der_Daemon_Baphomet.PNG 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Der_Daemon_Baphomet.PNG


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

34 

Cette figuration hautement symbolique imaginée par Lévi a eu un tel succès 

qu’elle n’a cessé d’être reprise et reproduite dans les arts visuels24. Le cinéma 

d’horreur et fantastique en a fait un emblème et l’a utilisé à plusieurs reprises. Un des 

films les plus connus de la tradition de l’occultisme cinématographique, The Devil 

Rides Out (1968), du réalisateur britannique Terence Fisher, réalisé sous les auspices 

de la maison de production Hammer, spécialisée dans l’horreur, utilise le dessin de 

Lévi, en le déclinant dans des nuances de rouge et de vert, sur une musique évocatrice, 

ce qui constitue une parfaite introduction dans l’atmosphère du mystère et du 

surnaturel.  

 

 
 

Fig. 2. The Devil Rides Out (1968) 

Cette image a même donné lieu à des controverses légales en 2018. L’histoire 

est à la fois amusante et intéressante du point de vue anthropologique. Le Temple de 

Satan – une organisation religieuse néopaïenne – a engagé des poursuites judiciaires 

contre Warner Bros. et Netflix, parce que la chaîne a utilisé, dans la série Chilling 

Adventures of Sabrina25, une image de synthèse qui reproduisait une statue offerte à 

ce groupe religieux par le sculpteur Mark Porter. Or, l’image du Baphomet sculptée 

par Porter vient directement de l’œuvre de Lévi (à l’exception de deux enfants ajoutés 

près du diable par le sculpteur, ce qui n’est pas d’une grande originalité), étant elle-

même un plagiat, ce qui rend assez ridicules les prétentions du Temple de Satan, qui 

a demandé 50-150 millions de dollars pour cette infraction contre le copyright. La 

dispute a été finalement tranchée à l’amiable, par l’engagement de Netflix de 

 
24 L’artiste américain contemporain Banks Violette s’est inspirée de l’image de Lévi pour créer 

une série intitulée Jägermeister Baphomet, cf. Marco Pasi, « L’Art contemporain et la mode 

de l’occulte », in Science, Fables and Chimeras: Cultural Encounters, éd. par Laurence 

Roussillon-Constanty et Philippe Murillo, Cambridge Scholars Publishing, 2013, p. 127 (tout 

l’article, pp. 121-132). 
25 À propos de cette série, voir l’article de Willem de Blécourt, « “Sabrina, You’re Not 

Yourself.” The Borrowings of Sabrina Spellman », in Studia UBB Dramatica, nr. 1/2020, édité 

par Ioan Pop-Curșeu et Delia Enyedi, pp. 227-244. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

35 

mentionner le Temple à chaque projection de l’épisode en question26. Ce n’est 

d’ailleurs pas la seule controverse publique dans laquelle Le Temple de Satan et la 

statue de Baphomet sont impliqués27. 

Pour revenir à l’androgynie, il faut dire que depuis le Banquet de Platon et 

depuis les commentaires des néo-platoniciens florentins de la Renaissance, on 

considère que l’androgyne primordial, incarnation de la perfection brisée en deux par 

la colère des dieux, ne peut être récupéré que par l’Éros. D’ailleurs, cette idée est 

courante au XIXème siècle, parmi les théosophes et les philosophes occultistes. 

L’Allemand Franz von Baader (1765-1841) construit un système de pensée magique 

autour de la question de l’androgynéité qui, restaurée par l’amour, est la seule chance 

de salut de l’homme et de la femme modernes. Éliphas Lévi se rapproche de Von 

Baader aussi bien par l’obsession de l’androgyne que par sa volonté de ne pas séparer 

les vérités de la foi des principes de la science, afin de comprendre de manière 

cohérente la totalité du monde28. 

Dans ce qui va suivre, on se focalisera justement sur le statut très différent de 

l’amour chez Éliphas Lévi, imbu de néo-platonisme, par rapport à l’amour considéré 

comme moteur du progrès matériel et spirituel, qu’on a vu chez Allan Kardec. Tout 

comme l’amour est – pour Platon et les néo-platoniciens – une stratégie de 

récupération de la totalité primordiale de l’être humain, de la même manière, la magie 

représente une tentative de garder vivante une totalité du cosmos, gravement menacée 

par le positivisme et par l’industrialisation. La magie, pour Éliphas Lévi, comme pour 

Marsilio Ficino ou pour Giordano Bruno, reste profondément analogue au vécu 

amoureux. Ioan Petru Couliano consacre de très nombreuses et pertinentes pages à 

l’analyse de la parenté entre Éros et magie29, en prenant comme point de départ un 

magnifique texte de Marsilio Ficino sur l’analogie universelle entre les diverses 

parties du monde, que je reproduis selon une traduction récente. Voici le texte du 

commentaire de Ficino au Banquet de Platon : 

Mais pourquoi pensons-nous qu’Amour est magicien ? Parce que toute la 

puissance de la magie consiste dans l’amour. L’opération de la magie est 

l’attraction d’une chose par une autre en vertu d’une affinité naturelle. Or les 

parties de ce monde, comme les membres d’un seul et même être vivant, 

 
26 Voir des informations et des images relatives à cette controverse :  

https://www.hdp.com/blog/2018/11/09/will-netflix-have-a-devil-of-time-defending-suit-

brought-by-satanic-temple/;  

https://www.worldreligionnews.com/religion-news/satanic-temple-netflix-reach-settlement-

lawsuit; 

https://www.nytimes.com/2018/11/22/arts/satanic-temple-sabrina-statue.html  
27https://www.youtube.com/watch?v=nSzD26bMhyU&list=FLo3FN0OfbULxlhc3CHmxv4

w&index=232;  

https://www.youtube.com/watch?v=q3a-uVnJUkw; 

https://www.youtube.com/watch?v=6AOX-_HdFKQ 
28 Sur Franz von Baader, voir Antoine Faivre, Access to Western Esotericism, State University 

of New York Press, 1994, pp. 113-134 (« Faith and Knowledge in Franz von Baader and in 

Modern Gnosis »), 201-274 (« Love and Androgyny in Franz von Baader »). 
29 Les endroits où Couliano analyse le rapport Éros-magie, op. cit. : pp. 14-15, 45, 125-127 (à 

la p. 125, il cite le texte de Marsilio Ficino, reproduit dans ce qui suit), 151 (« le degré zéro de 

la magie est représenté par l’éros, qui donne lieu à la construction d’une magie érotique »), 

390-391 (ample citation de Giordano Bruno qui confirme le rapport entre Éros et magie). 

https://www.hdp.com/blog/2018/11/09/will-netflix-have-a-devil-of-time-defending-suit-brought-by-satanic-temple/
https://www.hdp.com/blog/2018/11/09/will-netflix-have-a-devil-of-time-defending-suit-brought-by-satanic-temple/
https://www.worldreligionnews.com/religion-news/satanic-temple-netflix-reach-settlement-lawsuit
https://www.worldreligionnews.com/religion-news/satanic-temple-netflix-reach-settlement-lawsuit
https://www.nytimes.com/2018/11/22/arts/satanic-temple-sabrina-statue.html
https://www.youtube.com/watch?v=nSzD26bMhyU&list=FLo3FN0OfbULxlhc3CHmxv4w&index=232
https://www.youtube.com/watch?v=nSzD26bMhyU&list=FLo3FN0OfbULxlhc3CHmxv4w&index=232
https://www.youtube.com/watch?v=q3a-uVnJUkw
https://www.youtube.com/watch?v=6AOX-_HdFKQ


Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

36 

dépendant toutes d’un même créateur, sont liées entre elles par la communauté 

d’une unique nature. […] De leur commune parenté naît un commun amour et 

de cet amour une commune attraction. Or il s’agit là d’une véritable magie.30 

Tout comme Marsilio Ficino, Éliphas Lévi croit donc à l’analogie universelle, 

et il croit aussi que le travail du vrai magicien consiste à rapprocher les choses les 

unes des autres sur la base de leurs similitudes31. Et c’est des similitudes que naît 

l’Éros, grand principe unificateur du monde, qui se trouve au cœur de tout acte 

magique. Mais, comme Giordano Bruno, dans De vinculis in genere (Des liens en 

général), Éliphas Lévi est persuadé que le magicien doit toujours rester maître de lui-

même, qu’il doit contrôler toutes ses pulsions, surtout érotiques. Selon Bruno, pour 

provoquer un fantasme érotique dans l’imagination de la personne à dominer, le 

magicien doit être parfaitement capable de susciter et de maîtriser le même fantasme 

à l’intérieur de sa propre imagination. Dans Dogme et rituel de la Haute Magie, ces 

principes, qui ont leur source dans la pensée magique néo-platonicienne de la 

Renaissance, reviennent assez souvent. La chasteté absolue des grands adeptes de la 

magie, qu’il s’agisse d’Apollonius de Tyane, de Plotin, de Paracelse, de Raymond 

Lulle, de Cardan ou d’Agrippa, est soulignée à plusieurs reprises32. La formule qui 

résume la règle fondamentale de la conduite du magicien n’est dans ce sens pas du 

tout surprenante. Je cite Lévi : « L’amour est un des grands instruments du pouvoir 

magique ; mais il est formellement interdit au magiste, du moins comme ivresse ou 

comme passion ».33 

La magie de Lévi repose sur une certaine vision du monde, imbue de 

platonisme et de néo-platonisme – qui était aussi celle du premier romantisme 

européen – vision que ce magiste essaie de perpétuer dans un temps de plus en plus 

voué à la « stupide matière » pour reprendre une éloquente expression de Baudelaire. 

L’univers analogique et amoureux, tel que Lévi le décrit sur les traces de Ficino, ne 

se soumet pas volontiers à la fragmentation que présuppose l’approche scientifique et 

l’idéologie profondément matérialiste des sciences positivistes. Et pourtant, Lévi 

considère souvent que la magie est une « science », tout comme Allan Kardec 

considère que le spiritisme en est une. Mais, à la différence de la science envisagée 

par Allan Kardec, celle d’Éliphas Lévi – qui ne se fie pas à l’observation directe et 

mécanique de la réalité – se fonde sur l’analogie universelle, ne rejette pas l’idéalisme 

platonicien et n’assimile pas les mots d’ordre du positivisme philosophique. 

La conception qu’Éliphas Lévi propose de la magie est essentiellement 

syncrétique. Mais, à la différence du syncrétisme qu’on avait vu chez Kardec, le 

syncrétisme de Lévi apparaît comme plus logique, plus conséquent et plus cohérent, 

 
30 Marsilio Ficino, Commentaire sur Le Banquet de Platon, De l’Amour, texte établi, traduit, 

présenté et annoté par Pierre Laurens, Paris, Les Belles Lettres, 2002, p. 166. 
31 Tous les anthropologues et les philosophes qui se sont intéressés au fonctionnement de la 

pensée magique, depuis Frazer, en passant par Ernesto de Martino, Evans-Pritchard, Lucian 

Blaga et bien d’autres, ont mis en évidence l’importance du principe analogique dans ce type 

de pensée. 
32 Sur la chasteté absolue des adeptes, voir Dogme et rituel de la Haute Magie, in Secrets de 

la magie, op. cit., pp. 106-107 ; 250. 
33 Ibidem, p. 86. Voir aussi, dans le même ouvrage, p. 56 : « Celui-là seul peut vraiment 

posséder la volupté de l’amour qui a vaincu l’amour de la volupté. Pouvoir user et s’abstenir, 

c’est pouvoir deux fois. La femme t’enchaîne par tes désirs : sois maître de tes désirs, et tu 

enchaîneras la femme. » 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

37 

puisqu’il est surtout un syncrétisme textuel, qui ne s’intéresse pas à inclure dans la 

cohérence d’un système de pensée magique les conquêtes de la science contemporaine 

ou les avancées de la civilisation industrielle34. En effet, pour bâtir son système de 

pensée magique, Éliphas Lévi reprend et fond ensemble les grands textes de 

l’humanité, qu’il s’agisse de la Bible, des dialogues de Platon, du Zohar, de la Divine 

Comédie, ou du Roman de la Rose, ce qui permet de parler d’un véritable syncrétisme 

des traditions littéraires et mystiques. 

 

III. Conclusions, ouvertures 

On a vu, dans ce qui précède, qu’autour de 1857 il y a deux grandes voies 

dans le rapport de la magie avec la science : d’un côté la voie tracée par Kardec, qui 

veut faire du spiritisme une science conforme au modèle positiviste en vogue à 

l’époque, d’un autre côté la voie tracée par Éliphas Lévi, qui veut garder vivant le 

dogme platonicien de l’analogie universelle. Ces deux prises de position de la part des 

deux « magistes » sont essentielles, puisqu’elles créent un terreau fertile pour les 

écrivains du siècle. Le dialogue problématique entre magie et science permet à ceux-

ci de mieux appréhender les bouleversements profonds de l’époque qu’ils vivent. 

Faire semblant de faire de la magie par leurs textes est justement pour ces écrivains 

une stratégie pour échapper plus facilement au modèle de pensée imposé par les 

sciences exactes, ainsi qu’au modèle d’écriture sèche, précise, neutre, proposé par le 

courant réaliste. Cultiver une pensée magique, du type de celle développée par Éliphas 

Lévi dans Dogme et rituel de la Haute Magie, permet aux écrivains de rester tant soit 

peu idéalistes et de perpétuer les aspirations du premier romantisme jusqu’à la fin du 

XIXème siècle. Et ce type de pensée magique leur laisse la liberté de croire encore à 

l’Éros idéal, absolu, à des femmes surnaturelles dont la passion défie la mort…  

Tel est le cas dans les contes fantastiques de Villiers de l’Isle-Adam35 ou de 

Théophile Gautier. La plupart des contes de Gautier, écrits entre 1836 et 1866, donc 

gravitant en quelque sorte autour de 1857, sont des histoires troublantes d’amour et 

de mort, qu’il s’agisse de de La Morte amoureuse (1836), de Jettatura (1856-1857), 

d’Avatar (1856-1857), ou bien de Spirite (1866). Avatar raconte l’histoire de la 

passion malheureuse d’Octave de Saville pour la comtesse Prascovie Labinska et la 

transmigration de l’âme de l’étrange docteur Balthazar Cherbonneau dans le corps 

 
34 Pour les rapports de Lévi avec la science, voir Secrets de la magie, op. cit., pp. 12, 37, 44, 

45, 46, 53, 54, 59, 180. Voir aussi Yves Vadé, L’Enchantement littéraire. Écriture et magie 

de Chateaubriand à Rimbaud, Paris, Gallimard, 1990, pp. 213-214. Pour les rapports de Lévi 

avec la « raison », voir Secrets de la magie, op. cit., pp. 37, 44, 83, 156. Il est significatif que 

Lévi considère que la « raison » reste une faculté commune et banalement utile si l’on ne lui 

ajoute pas l’« imagination » : « L’imagination appliquée à la raison, c’est le génie. », op. cit., 

p. 58. Toujours à la p. 58, on trouve une magnifique définition de l’imagination, presque tout 

aussi belle que celle que donne Baudelaire dans le Salon de 1859 : « L’imagination, en effet, 

est comme l’œil de l’âme, et c’est en elle que se dessinent et se conservent les formes, c’est 

par elle que nous voyons les reflets du monde invisible, elle est le miroir des visions et 

l’appareil de la vie magique : c’est par elle que nous guérissons les maladies, que nous 

influençons les saisons, que nous écartons la mort des vivants et que nous ressuscitons les 

morts, parce que c’est elle qui exalte la volonté et lui donne prise sur l’agent universel. » 
35 N’oublions pas que celui-ci recommande à Mallarmé, dans une lettre de 11 septembre 1866, 

la lecture de Dogme et rituel de la Haute Magie, cf. Vadé, op. cit., p. 321, Alain Mercier, op. 

cit., p. 152. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

38 

d’Octave, mort d’amour. Cherbonneau ne déclare-t-il pas qu’il a pris « en dédain 

profond » la « science matérialiste dont le néant » lui « était prouvé », ce qui le 

détermine à se mettre à la recherche des secrets de l’âme et de l’immortalité36 ? Ces 

secrets de la vie éternelle sont explorés dans Spirite aussi, conte qui est également 

influencé par les « recherches » et les postulats du spiritisme37. L’histoire ressemble à 

celles d’autres contes de Gautier, ce qui renvoie sans doute à des soubassements 

psychologiques des représentations littéraires : une fille de dix-sept ans meurt 

d’amour pour Guy de Malivert et revient de l’au-delà pour lui communiquer ses 

sentiments. Toutes les manifestations des esprits – traditionnellement admises au 

XIXème siècle – sont passées en revue : apparition dans le miroir, induction de 

pressentiments, écriture automatique, etc., ce qui montre que Théophile Gautier était 

au courant des expériences et théories de Kardec et des spirites. Mais le conte, dans 

son entier, baigne dans le platonisme le plus pur et les descriptions qu’il contient, sur 

la vie de l’âme après la mort physique, sont de grandes envolées lyriques. 

Entre parenthèses soit dit, le cinéma s’est profondément nourri de ce pot-

pourri d’occultisme, ayant pour modèle la littérature fantastique et les écrits des mages 

et des inspirés du XIXème siècle. Il suffit de mentionner les nombreux films de 

vampires et de fantômes et d’imaginer que la ligne qui va de Georges Méliès à 

Poltergeist de Tobe Hooper (1982) et à certains films contemporains plonge ses 

racines chez Gautier, Kardec (et même chez Lévi). 

Pour conclure ce parcours, il faudrait tout simplement souligner que les trois 

thèses fondamentales du livre d’Ioan Petru Couliano sur la magie de la Renaissance 

ouvrent de nouvelles voies pour l’analyse de la magie à l’époque romantique, en 1857, 

et même pour l’analyse de la culture occulte contemporaine. Cependant, ces trois 

thèses, appliquées à des époques culturelles radicalement différentes, font ressortir 

aussi l’écart infranchissable entre Renaissance et romantisme, d’un côté, entre 

romantisme et contemporanéité, d’un autre côté, en ce qui concerne la magie. Depuis 

l’époque romantique, aucune conciliation entre des aspirations magiques et des 

méthodes scientifiques n’est plus envisageable, malgré les efforts assidus d’Allan 

Kardec. La science suivra sa voie définitivement séparée de la magie, tandis que la 

magie continuera de se nourrir de l’Éros, à l’instar du serpent alchimique se 

nourrissant de lui-même. Elle sera de plus en plus fréquemment reléguée dans la 

baraque des vieilleries de l’histoire des idées, et c’est seulement la littérature et le 

cinéma qui l’en délivreront – de temps à autre. En effet, le cinéma n’est-il pas une 

conséquence du développement de la science et des technologies, mais qui produit et 

crée sans cesse de la « magie » ? 

 

BIBLIOGRAPHIE 

Baudelaire, Charles, Œuvres complètes, éditées par Claude Pichois, Paris, Gallimard, 

« Bibliothèque de la Pléiade », vol. I-II, 1993. 

 
36 Théophile Gautier, Avatar, in Récits fantastiques, Chronologie, introduction et notes par 

Marc Eigeldinger, Paris, GF Flammarion, 1981, p. 303. 
37 Lynn L. Sharp, Secular Spirituality. Reincarnation and Spiritism in Nineteenth Century 

France, Plymouth, Lexington Books, 2006, pp. 85-86, souligne que pour Spirite Gautier s’est 

directement inspire du Livre des médiums de Kardec. Sharp suit en cela les commentaires de 

P. Laubriet, dans l’édition de Théophile Gautier, Spirite, Paris/Genève, Ressources, 1979. 



Studii şi cercetări ştiinţifice. Seria Filologie, 43/2020 

39 

Blécourt, Willem de, « “Sabrina, You’re Not Yourself.” The Borrowings of Sabrina 

Spellman », in Studia UBB Dramatica, nr. 1/2020, édité par Ioan Pop-Curșeu 

et Delia Enyedi, pp. 227-244. 

Bowman, F. P., Éliphas Lévi visionnaire romantique, Préface et choix de textes par 

Frank Paul Bowman, Paris, PUF, 1969. 

Couliano, Ioan Peter, Éros et Magie à la Renaissance. 1484, Paris, Flammarion, 

« Idées et recherches », 1984. 

Eliade, Mircea, « L’Occulte et le monde moderne », in Occultisme, sorcellerie et 

modes culturelles, Traduit de l’anglais par Jean Malaquais, Paris, Gallimard, 

coll. « Les Essais », 1978, pp. 63-92. 

Faivre, Antoine, Access to Western Esotericism, State University of New York Press, 

1994. 

Ficino, Marsilio, Commentaire sur Le Banquet de Platon, De l’Amour, texte établi, 

traduit, présenté et annoté par Pierre Laurens, Paris, Les Belles Lettres, 2002. 

Freund, Gisèle, « La Photographie sous le Second Empire », in Photographie et 

société, Paris, Seuil, coll. « Points », 1974, pp. 57-69. 

Gautier, Théophile, Récits fantastiques, Chronologie, introduction et notes par Marc 

Eigeldinger, Paris, GF Flammarion, 1981. 

Gautier, Théophile, Spirite, Paris/Genève, Ressources, 1979. 

Hemmert, Danielle, Roudène, Alex, Histoire de la magie, de l’occultisme et des rites 

secrets, Paris, Éditions de l’Érable, François Beauval Éditeur, Tome 7 : Au 

siècle d’Allan Kardec. L’occultisme au XIXème siècle, 1971. 

Kardec, Allan, Le Livre des esprits, Croissy-Beaubourg, Dervy-Livres, 1991. 

Lachapelle, Sophie, Investigating the Supernatural. From Spiritism and Occultism to 

Psychical Research and Metapsychics in France, 1853–1931, Baltimore, The 

Johns Hopkins University Press, 2011. 

Lantier, Jacques, Le spiritisme ou l’aventure d’une croyance, Paris, Culture-Art-

Loisirs, 1971. 

Lévi, Éliphas, Secrets de la Magie, Édition établie et présentée par Francis Lacassin, 

Paris, Robert Laffont, « Bouquins », 2000. 

Mercier, Alain, Éliphas Lévi et la pensée magique au XIXe siècle, Paris, Seghers, « La 

Table d’Émeraude », 1974. 

Monroe, John Warne, Laboratories of faith: Mesmerism, spiritism, and occultism in 

modern France, Ithaca & London, Cornell University Press, 2008. 

Pasi, Marco, « L’Art contemporain et la mode de l’occulte », in Science, Fables and 

Chimeras: Cultural Encounters, éd. par Laurence Roussillon-Constanty et 

Philippe Murillo, Cambridge Scholars Publishing, 2013, pp. 121-132. 

Sharp, Lynn L., Secular Spirituality. Reincarnation and Spiritism in Nineteenth 

Century France, Plymouth, Lexington Books, 2006. 

Vadé, Yves, L’Enchantement littéraire. Écriture et magie de Chateaubriand à 

Rimbaud, Paris, Gallimard, 1990. 

 

Acknowledgements: This work was supported by a grant of the Ministry of 

Education and Research, UEFISCDI PN-III-P1-1.1-TE-2016-0067, contract number 

135/2018, with the title Iconography of Witchcraft, an Anthropological Approach: 

Cinema, Theatre, Visual Arts, project manager Ioan Pop-Curşeu.

  


